

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



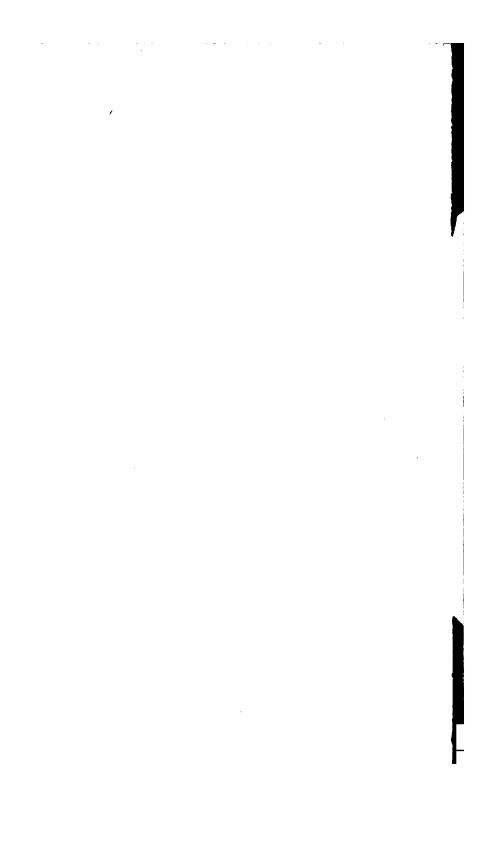


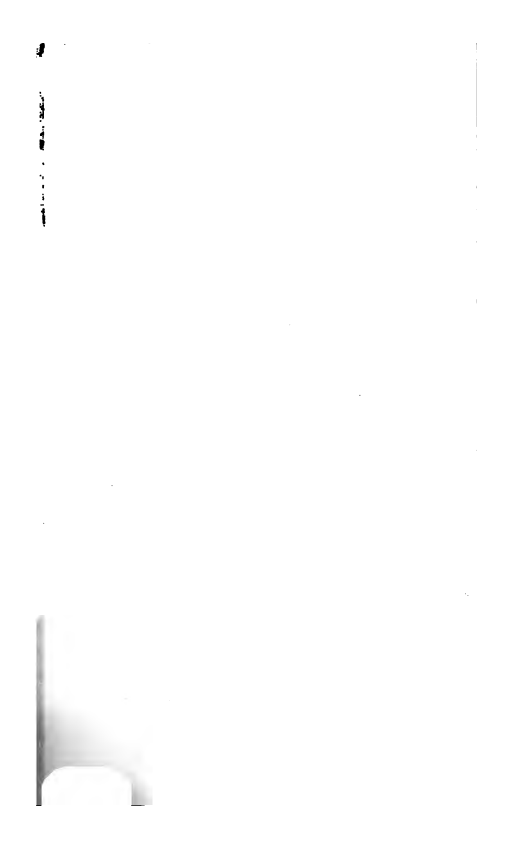
# 101 e. 105













• . e e e e . •

### Beiträge

zur

# Einleitung ins Alte Testament.

V e n

#### Ernst Wilhelm Hengstenberg

Dr. der Philos. und der Theologie, der letzteren ordentl. Prof. zu Berlin.

Erster Band,

enthaltend die Untersuchungen über die Authentie des Daniel und die Interstrandes Sacharjah.



1831.

101. e. 205.

1.4

# Authentie des Daniel

und die

## Integrität des Sacharjah.

Erwiesen

Ernst Wilhelm Hengstenberg
Dr. der Philos. und der Theologie, der letzteren ordentl. Prof. zu Berlin.

Berlin, bei Ludwig Ochmigke.

1831.

101. e. 105.



; .

,

101, 0. 105

#### Vorwort

Der Verf., die dringende Nothwendigkeit einer Reaction auf dem Gebiete der Einleitung ins A. T. erkennend, und sich getrieben fühlend, nach seinen geringen Kräften biezu mitzuwirken, hatte zuerst die Absicht, dem Compendio des Herrn Dr. de Wette über diese Disciplin ein anderes ungefähr von gleichem Umfange entgegenzusetzen. Allein bald wurde es ihm fühlbar, dass eine solche Arbeit, welche die Untersuchung nicht vor den Augen der Leser führte, sondern nur ihre Resultate darlegte, keine gründliche Überzeugung bewirken, sondern nur ein ihm äufserst verkafstes oberflachliches Absprechen befördern könne. Er suh ein; dels eine solche Schrift erst dann zeitgemäß sey, wenn alle Hauptpuncte der Einleitung verher entweder in Monographicen, oder in einem ausführlichen Werke behandelt worden; so dats das Compendium nichts weiter seyn wollte und zu seyn brauchte, als eine dem Gedächtziss zu Hülfe kommende Übersicht der bereits vollständig begründeten Resultate. Er faste nun den Plan, nach Vollendung der Christolegie des A. T. ein volkständiges Handbuch des Einleitung nach der bisher üblichen Ordnung der Max terien auszuarbeiten. Allein auch diesen Plan fand er sich später durch einen doppelten Grund veranlasst abzuändern. Es erschiep nicht zeitgemäß, die

weniger in das Ganze der Theologie eingreifenden und daher auch durch ein rationalistisches Interesse weniger von ihrem Ziele abgeführten Untersuchungen, wie es bei einem Handbuche nöthig gewesen' wäre, mit gleicher Ausführlichkeit und zum Theil früher anzustellen, wie die, deren Resultat nicht nur für die Theologie als Wissenschaft, sondern auch für die Kirche von der größten Wichtigkeit ist. Dazu kam noch ein anderer subjectiver Grund. Die Auslegung der Messianischen Weissagungen in dem zweiten Théile des Sacharjah und in dem Buche Daniel, wie sie in dem zweiten Bande der Christologie geliefert, werden sollte, würde ihres Fundamentes entbehrt haben, wenn ihr nicht die Beweisführung für die Ächtheit Beider vorausgegangen wäre. gedachte nun Anfangs diese Untersuchungen in der Christologie selbst in derselben gedrängten Kürze zu geben, wie im ersten Bande die über die Ächtheit des zweiten Theiles des Jesaias. Die Ausführung war bei Sacharjah nicht schwer; bei Daniel zeigte sich bald ihre Unmöglichkeit. Die Anzahl der Gründe, welche man gegen die Ächtheit vorgebracht hat, ist hier verhältnismässig besonders groß; gegen wenige biblische Bücher ist der Angriff durch so gewandte Streiter und mit solchem Scheine der Gründlichkeit geführt worden; die Widerlegung mehrerer Gründe gegen die Achtheit erfordert ihrer Natur nach, auch bei der gedrängtesten Darstellung, eine nicht: geringe Ausführlichkeit; ebenso auch die Aufstellung! mehrerer positiver Gründe für die Ächtheit. Kaum: in irgend einem Theile der Untersuchung kann aufeine schon vorhandene, als den Gegenstand erschö-

pfend, hingewiesen werden. Der Verf. sah bald ein. dass es besser seyn würde, die Lösung der Aufgabe ganz unversucht zu lassen, als sie auf den engen Raum zu beschränken, welchen die Christologie gewähren konnte. Das erstere vermochte er nicht, theils wegen der Rücksicht auf die Christologie, theils weil die einmal begonnene Forschung sein Interesse zu lehhaft auf sich gezogen hatte. Durfte er doch hoffen, durch ihre glückliche Vollendung, zu der sich ihm gleich Anfangs die günstigsten Aussichten darboten, nicht blos die Ehre dieses Buches, eines der wichtigsten des A. T., zu retten, sondern auch zugleich gegen die ganze rationalistische Critik in Bezug auf das A. T., als deren sicherstes Resultat gerade die Unächtheit des Daniel angesehen wird, bei denen, welche sich nicht geslissentlich gegen die Wahrheit verblenden, ein heilsames Mistrauen zu erwecken! Er beschloß daher, die Untersuchung in ihrer vollen-Ausdehnung vorzunehmen, und statt des früher beabsichtigten Handbuches der Einleitung ins A. T., Beiträge zu derselben herauszugeben. Den ersten jetzt erscheinenden Band derselben füllen die Abhandlungen über Daniel und über Sacharjah, die letzte ganz in der Gestalt, in der sie utsprünglich für die Christologie bestimmt worden. Die folgenden, deren Erscheinen, obgleich schon vielfach vorbereitet, doch durch die vorhergebende Vollendung der Christologie verzögert werden wird, werden sich zunächst mit den übrigen besonders wichtigen und angefochtenen Puncten, wie die Achtheit des Pentateuch, das Alter des Hiob, das Alter und die Glaubwürdigkeit der Bücher der Chronik und Esther, die Quellen der historischen Bücher, die allegorische Auslegung des hohen Liedes u. s. w., später aber auch, falls der Henr Leben und Gesundheit gibt, mit allen übrigen Gegenständen der Einleitung beschäftigen, so dass die Beiträge nach ihrer Vollendung durch Hülse vollständiger Übersichten und Register die Stelle eines eigentlichen Handbuches vertreten können.

gen die Achtheit des Daniel, entnommen aus den angeblich Griechischen Wörtern, denkt der Verf. später einen Nachtrag zu liefern, zu dessen Ausarbeitung es ihm jetzt an Zeit gebricht, obgleich schon Manches zu diesem Behufe gesammelt worden. Doch fiblit er sich verpflichtet, sehon hier zu bemerken, daß das Instrument opppowie in einer Stelle des Polybius erwähnt wird, daß dagegen bei Servius, den der Verf. Anfangs nicht zur Hand hatte, nicht, wie der Verf. auf die Auctorität von Geier, Ch. Ben Michaelis, Winer, u. A. angeführt hatte, sich eine Erwähnung desselben findet, wie dieß auch der Michtigste Blick auf die angezogene Stelle (Serviell Ach. XI, 737) beliet.

Abhandlung über Daniel mittheilte, machte ihn darauf aufmerksam, duls es wohl einer Erklärung bedürfe, warium er durchgüngig nicht sowohl in dem Tond eines Entersuchenden, als vielmehr eines solchen rede, welcher ein schon feststehendes Resultat vor Andern rechtfertigen wolle. Der Verf. könnte sich hier darauf berafen, dass jeder Untersuchende, ehe er die Entersuchung vereinzelt vor den Augen der Leser anstellt, sie sehen wellständig für sich durchgemacht

haben mus, and daher wohl berechtigt ist, die Sicherbeit, welche ihm das Ganze gewährt hat; auch bei ihren einzelnen Theilen an den Tag zu legen, vorausgesetzt dass er seinen Lesern nicht zumuthet, den einzelnen Gründen eine höhere Beweiskraft beit zulegen, als die wirklich in ihnen liegenden iallein es steht dem Verf. hier eine andere noch gewichtigere Rechtfertigung zu Gebote. Da er die feste Cherzeugung hatte, dass das göttliche Ansehen und sumit die Achtheit des Daniel von dem Herrnyutid seinen Aposteln entschieden behauptet werde, so konnte and durfte er nach seinen Grundsätzen die Unter stichung nicht also anstellen, als ob ihr Resultat ibid selbst noch zweifelhaft wäre, oder als ob es für ihn mir irgend von ihrem Erfolge abhinge; es milste üben! all durchblicken, dass des Verf. Absieht nur die mar, dasjenige, was ihm selbst durch eine höheredokla menschliche Auctorität gewiß geworden, gegen die mit menschlichen Wassen zu vertheidigen, welche diese Auctorität nicht anerkennen. Diese werden billigerweise dem Verf. dus Recht nicht streitig met chen, diese seinen Grundsätzen gemaße Stellung: einzunehmen, so wie er dagegen sich bewalstrist, die Lösung keiner Schwierigkeit durch die Berufung auf diese von den Gegnern nicht wie von ihm anerkannte Auctorität beseitigt zu haben.

Der Verf. glaubt, da er mit Gründen gestritten hat, das Recht zu haben, zu verlangen, dass er mit Gründen widerlegt werde. Wird dieses gerechte Verlangen nicht erfüllt, wie er diess nach den in Bezug auf die Christologie gemachten Erfahrungen kaum erwarten darf, so trifft der Schaden nicht ihn,

sondern diejenigen, welche Beweise durch Schmähungen zu vernichten suchen. Es gab eine Zeit, wo diess anging, wo eine höhnische Recension von einigen Zeilen in der Allgemeinen Deutschen Bibliothek die Früchte Jahre langen gewissenhaften der Sachedes Herrn geweihten Fleisses zum Theil zerstörte. Aber diese Zeit ist jetzt vorbei. Übrigens wird der Vers. sich nie dadurch abhalten lassen, jede gegründete Zurechtweisung, auf welche Weise sie auch ertheilt werde, gewissenhaft zu benutzen.

Bei der Correctur und bei der Anfertigung der Register ist der Verf. durch den ihm in dem Herrn theuern Cand. theol. Herrn Hävernick aus dem Mecklenburgischen unterstützt worden, welcher bald als die erste Frucht seiner gründlichen Studien einen ausführlichen Commentar über den Daniel der gelehrten Welt vorlegen wird. Es war dem Verf, sehr angenehm, durch ihn manchmal Veranlassung zur genaueren Prüfung seiner Ansichten zu erhalten.

Der Herr lege auf diese geringe Arbeit seinen Segen und lasse wenigstens Einige durch sie von einem Theile ihrer Vorurtheile gegen sein heiliges Wort befreit, und im Glauben gestärkt werden!

Berlin, den 10. Januar 1831.

Der Verfasser.

### In'halt.

| · · · · · ·                                       | Seite.       |
|---------------------------------------------------|--------------|
| Über die Ächtheit des Daniek                      | •            |
| I. Geschichte der Angriffe gegen dieselbe         | 1 - 10       |
| II. Widerlegung der Gründe gegen die Ächtheit.    |              |
| 1. Angebliche Griechische Wörter                  | 10           |
| 2. Unreiner Hebraismus                            | 19           |
| 3. Stillschweigen des Jesus Sirach                | ´ 21         |
| 4. Stellung im Canon                              | 23           |
| 5. Herabsetzende Urtheile der Juden               | 30           |
| 6. Anführung des A. T. als einer geschlossenen    |              |
| Sammlung                                          | 32           |
| 7. Zwecklose Verschwendung von Wundern            | · 35         |
| 8. Historische Unrichtigkeiten                    | 41           |
| 9. Unvereinbare Widersprüche                      | 64           |
| 10. Unwahricheinliche und verdächtige Angaben     | 69           |
| 11. Spätere Ideen und Gebräuche                   | 137.         |
| 12. Die ungewöhnliche Bestimmtheit der Weissa-    |              |
| gungen                                            | 173          |
| 13. Das Aufhören derselben mit dem Antiochus      |              |
| Epiphanes                                         | <b>' 195</b> |
| 14. Noch übrige Gründe. a. Die Stelle Cap. 12, 4. |              |
| p. 215. b. Übereinstimmung in Gedanken            |              |
| und Ausdruck mit weit späteren Büchern            |              |
| p. 217. c. Das Fehlen aller höhern mo-            | •            |
| ralischen Tendenz p. 218. d. Lobredneri-          |              |
| sche Stellen auf Daniel                           | 220          |
| III. Gründe für die Ächtheit.                     |              |
| 1. Das Zeugniss des Verf. selbst                  | 225          |
| 2. Die Aufnahme in den Canon und die überein-     |              |
| stimmende Anerkennung der Canonicität             | 237          |

| ·                                                 | Seite.          |
|---------------------------------------------------|-----------------|
| 3. Das Zeugniss Christi und der Apostel           | 258             |
| 4. Spuren des Buches in den Vormakkabäischen      | •               |
| Zeiten. a. Die Stelle des Josephus, Arch.         |                 |
| XI, 8, p. 277. b. 1 Makk. 2, 59. 60.              |                 |
| p. 288. c. Die LXX. Deut. 32, 8. u. Jes.          |                 |
| 30, 4, p. 289. d. Die Schlechtigkeit der          | ·               |
| mit der angeblichen Abfassung des Daniel          |                 |
| ungefähr gleichzeitigen Alex. Version dess.       | 290             |
| 5. Die Beschaffenheit der Sprache. a. Der Wech-   | •               |
| sel des Hebräischen u. Aramäischen p. 297.        | •               |
| b. Übereinstimmung des Aram. mit Esra             | ٠               |
| und Abweichung von den Targumin                   | 303`            |
| 6. Genaue Kenntniss der Geschichte                | · 311           |
| 7. Vertraute Bekanntschaft mit den Einrichtungen, |                 |
| Sitten und Gebräuchen zur Zeit Daniels .          | . 333           |
| 8. Noch übrige Gründe. a. Die ganze prophetische  |                 |
| Eigenthümlichkeit und Darstellungsweise           |                 |
| des Buches p. 352. b. Mehreres dem Geiste         |                 |
| der Makk. Zeit entgegen p. 356. c. Ge-            | ٠.              |
| naue Übereinstimmung des historischen             |                 |
| Theiles und der Weissagungen p. 358.              |                 |
| d. Unmittelbare Verknüpfung des Todes             |                 |
| des Ant. Epiph. u. der Mess. Zeit                 | 358             |
| Die Integrität des Sacharjah.                     |                 |
| I. Geschichte der Angriffe                        | 361             |
| II, Gründe für die Ächtheit, des zweiten Theiles  | 364             |
| III. Widerlegung der Gründe gegen die Achtheit 37 | 5 — 38 <b>8</b> |
|                                                   |                 |

### Über die Ächtheit des Daniel.

Wir können bei dieser Untersuchung eine gewisse Ausführlichkeit nicht vermeiden, da wir uns hier weniger, wie bei anderen Büchern, auf schon vorhandene ausführliche Beweisführungen berufen können. Deresers Beantwortung der scharfsinnigen Einwürfe Bertholdts in seiner Bearbeitung des Daniel ist nicht nach allen Seiten genügend; die positive Beweisführung für die Ächtheit findet sich bei Jahn und bei ihm nur in unvollständigen Grundzügen; die neuen Angriffe von Bertholdt in der Einleitung, von Gesenius, de Wette, Griesinger, Bleek und Kirms haben noch gar keine eingehende Widerlegung gefunden. Dadurch hat sich das Vorurtheil ziemlich allgemein festgesetzt, als ob die Ächtheit des Daniel unrettbar, und selbst von den rechtgläubigen Theologen preisgegeben sey.

Wir geben hier zuerst eine geschichtliche Übersicht der Angriffe gegen dieselbe. Es ist sehr merkwürdig, das dieselben sämmtlich von solchen ausgegangen sind, welche überhaupt Gegner der geoffenbarten Religion waren, sey es nun innerhalb, oder außerhalb der äußeren Gemeinschaft ihrer Bekenner, oder doch unter sichtbarem Einflusse derselben, und des durch sie beherrschten Zeitgeistes standen. Die ganze Jüdische Synagoge und die ganze rechtgläubige christliche Kirche hat von jeher entschieden die Ächtheit des Daniel behauptet. Die Thatsachen, die für das Gegentheil zu sprechen scheinen, sind nur scheinbar. Aus der Jüdischen Synagoge beruft man sich auf eine Stelle

des Talmud \*), worin gesagt wird: die Mitglieder der großen Synagoge haben, außer einigen andern Büchern, auch den Daniel geschrieben. Wir müssen hier allerdings gegen Bertholdt, welcher (Daniel, I. p. 88 ff.) das Inder Bedeutung eintragen nimmt, und die ganze Stelle blos von der Aufnahme in den Canon erklärt, behaupten, dass dieselbe würklich von der Auszeichnung handele. Denn die angenommene Bedeutung des Verbi >>> von einem Eintragen, womit nicht wie Esth. 1, 19. 2, 23 eine Schreibung verbunden ist, ist überhaupt unerweislich, und wird speciell an unserer Stelle dadurch widerlegt, dass es in ihr unmittelbar vorher von Moses, Josua und anderen heiligen Schriftstellern gebraucht wird, und also nothwendig die Bedeutung des Niederschreibens, nicht die des Eintragens hat; vgl. die ganze Stelle bei Wolf, bibliotheca Hebr., Vol. II. p. 3. Dennoch aber wollen die Talmudisten nichts weniger, als die Unächtheit derienigen Schriften behaupten, deren Niederschreibung sie den Männern der großen Synagoge beilegen, was schon mit der großen Ehrfurcht streitet, welche sie gegen dieselben hegen, nach der es ihnen nicht in den Sinn kommen konnte, ihnen eine Fälschung beizulegen. Sie nahmen vielmehr an, dass den Männern der großen Synagoge der Inhalt dieser Bücher theils durch genaue Tradition, theils durch neue Inspiration - es befanden sich unter ihnen mehrere Propheten; vgl. die Stellen bei Aurivillius de synagoga magna, dissertatt. p. 147. — mit getheilt und von ihnen ohne allen Irrthum aufgezeichnet wor den sey. Als Grund dieser irrigen Annahme gibt Jarchi zu dieser Stelle des Talmud, ohne Zweisel mit Recht, in Bezug auf Ezechiel und Daniel die Jüdische Einbildung an, dass kein heiliges Buch außerhalb des heiligen Landes verfasst seyn dürfe.

אנשי כנסת הגדולה כתבן 15. אנשי כנסת הגדולה כתבן 15. אנשי כנסת הגדולה כתבן קנרג׳ סימן יחזקאל ושנים עשר דניאל ומגלת אסתר. Viri synagogae magnae scripserunt Kndg-, quibus litteris significantur libri Ezechielis, duodecim prophetarum minorum, Danielis et Estherae.

Die Richtigkeit dieses auch auf das Buch Esther auszudehnenden Grundes erhellt schon daraus, daß grade die drei Bücher zusammengestellt werden, deren Verff. außerhalb Palästinas lebten. Zweifelhafter ist die Richtigkeit des von Jarchi in Bezug auf die kleinen Propheten angeführten Grundes.

Gehen wir zu der christlichen Kirche über. Bertholdt (Daniel I. p. 12.) behauptet, es hätten selbst manche unter den alten Christen, wie man aus einigen Äußerungen in Origenes Schrift wider den Celsus schließen dürfe. Daniel nicht für den Verf. gehalten. Diese Behauptung ist aber ganz aus der Luft gegriffen. Es kommt in der angeführten Schrift des Origenes gar nichts der Art vor, als ein beiläufiger, nicht weiter begründeter Zweisel des Heiden Celsus an der Wahrheit der in dem Buche Daniel berichteten Thatsachen. (Vgl. VII, 7. §. 5. Mosh.) Ferner beruft sich Bertholdt auf eine Stelle des Isidorus Hispalonsis im 7ten Jahrh. (Origg. VI, 2.): "Ezechiel et Daniel a viris quibusdam sapientibus scripti esse perhibentur." Allein, dass man nicht mit ihm (Einl. p. 1508.) aus dieser Stelle auf . geheime Zweifel einiger christlicher Lehrer an der Ächtheit schließen dürfe, zeigt schon die Zusammenstellung des Ezechiel und Daniel, welche es höchst wahrscheinlich macht, dass Isidorus, in dessen Zeit sich eigentliche Zweifel an der Achtheit des Daniel grade am allerwenigsten erwarten lassen, blos eine Notiz gab, die er durch irgend einen Juden erhalten, und dass die viri sapientes, unter denen ja doch auf keinen Fall Verfasser untergeschobener Machwerke verstanden werden können, keine anderen sind, als die Mitglieder der großen Synagoge. -In der ersten Hälfte des 18ten Jahrhunderts äußerte Eduard Wels die Meinung, dass das erste Cap. erst nach Daniels Tode geschrieben wäre. Isaac Newton\*) und Beausobre (re-

<sup>\*).,</sup> The sixt last chapters contain Prophecies written at several times by Daniel himself; the six first are a collection of historical papers written by others." Observations upon the Prophecies of Daniel, and the apocalypse of St. John. 1. p. 10.

marques sur le N. T. t. 1. p. 70.) behaupteten, Daniel habe nur die sechs letzten Capp. selbst geschrieben. Allein sie hielten die von ihnen bezweifelten Theile deshalb für nicht weniger zuverlässig, als die übrigen; ") sie meinten nur in der Darstellungsweise einen Grund für die Meinung zu finden, daß nicht Daniel von sich selbst, sondern ein anderer vollkommen glaubwürdiger Schriftsteller von ihm schreibe.

Von ganz anderer Art ist die Läugnung der Ächtheit bei den Gegnern der Offenbarung. Es darf nicht übersehen werden, das dieselbe auf ihrem Standpunkte eine durchaus nothwendige ist. Die Wunder und Weissagungen des Buches übersteigen so sehr den gewöhnlichen Naturlauf, das die Anerkennung der Ächtheit des Daniel und die Anerkennung der geoffenbarten Religion unzertrennlich verbunden sind. \*\*) Wir finden daher bei jeder bedeutenderen Opposition gegen das Christenthum, die sich überhaupt in eine wissenschaftliche Polemik einläst, zugleich Angriffe auf die Ächtheit unseres Buches. Eröffnet wird die Reihe der Bestreiter durch Porphyrius im 3ten Jahrhundert. Von seinem Werke gegen die christliche

<sup>&</sup>quot;) Wie fest der große Is. Newton von der Ächtheit und Göttlichkeit der Weissagungen Daniels überzeugt war, mögen seine eigeneu Worte zeigen "Wer seine Weissagungen verwerfen wollte — sagt er —, das wäre eben so viel, als wenn man die christliche Religion untergraben wollte, welche auf die Weissagungen Daniels von Christo gleichsam gegründet worden."

<sup>\*\*)</sup> Schon Josephus, antiqq. X, 11,7. sagt, dass das Buch Daniel die wirksamste Widerlegung der Epikuräischen Weltansicht liefere: "ώστε τους αναγινώσκοντας — τους Έπικουρείους εκ τούτων ευρίσκειν κακλανημένους, οι τήν τε πρόνοιαν επράλλουσι του βίου, και τόν βεθν οψα άξιουσιν έπιτροπεύειν των πραγμώτων, ούδ ύπο τής μαπαρίας και αφράρτου πρός διαμονήν των όλων οὐσίας πύβερνωσραι τα σύμπαντα, αμοιρον δε ήνιόχου και φροντιστου τόν πόσμον αυτομάτως φέρεσβαι λέγουσιν. — Οὐ γάρ ἄν κατά τήν έπείνου προφητείαν, εί συνέβαινεν αὐτοματισμος τινι τόν πόσμον διάγειν, πάντα έωρωμεν αποβαίνοντα."

Religion in 15 Büchern, war das ganze zwölfte der Bekämpfung des Daniel gewidmet. Er behauptete, nach Hieronymus in dem procemium zum Daniel (opp. V. p. 267.), das Buch sey von einem Palästinensischen Juden zur Zeit des Antiochus Epiphanes in Griechischer Sprache verfasst "et non tam Danie. lem ventura dixisse, quam illum narrasse praeterita." Sein Grund war die genaue Übereinstimmung der Weissagungen mit der Geschichte bis zur Zeit des Antiochus Epiphanes, während alles über dieselbe hinausgehende unerfüllt geblieben. Widerlegt wurde er von Eusebius von Caesarea, Methodius zu Tyrus, Apollinaris zu Laodicea in Syrien, und von Hieronymus, welcher letztere jedoch die von dem Porphyrius fleisig gesammelten historischen Materialien wohl zu benutzen verstand. Seine Schrift wurde später durch Kaiserlichen Befehl zum Feuer verdammt; doch hat uns Hieronymus nicht wenige Bruchstücke aus dem zwölften Buche erhalten. - Als die ersten Nachfolger des Porphyrius werden gewöhnlich Spinoza und Hobbes angeführt. Würklich konnten beide nach ihrem Systeme nur aus Inconsequenz, oder aus Unkunde des Inhalts die Ächtheit des Daniel annehmen. Doch liegt in ihren Worten nicht, wie man gewöhnlich behauptet, eine bestimmte Leugnung derselben.

Spinoza sagt vielmehr in dem tractatus theologicopoliticus, c. X. p. 130 sqq. bestimmt, die 5 letzten Capp. seyen
von Daniel selbst geschrieben worden; die ersten sieben Capp.
seyen wahrscheinlich ursprünglich ein Bestandtheil der chaldäischen Jahrbücher gewesen. Diese verschiedenartigen Bestandtheile seyen dann in sehr später Zeit von einem unbekannten
Verf. zusammengeschrieben und herausgegeben worden, entwoder um untergeschobenen Büchern Daniels den Eingang zu verwehren, oder um zu zeigen, dass die Weissagungen Daniels erfüllt seyen, und die Nation auf diese Weise in der standhaften
Anhänglichkeit an die Religion zu bestärken. Folgen wir den
Worten Spinozas so wird nicht einmal die Glaubwürdig-

keit der sieben ersten Capp. von ihm in Zweifel gezogen. — Hobbes sagt (Leviathan c. 33), Jeremias, Obadjah, Nahum und Habacuc haben um die Zeiten des Exiles geweissagt: "utrum autem prophetias suas ipsi scriptas ediderint, sciri non potest." Dasselbe gelte auch vom Ezechiel, Daniel, Haggai und Sacharja. Den Worten nach liegt hierin nichts weiter, als es sey ungewiß, ob die genannten Propheten selbst die nach ihnen benannten Sammlungen von Weissagungen veranstaltet haben. Vielleicht aber wollten beide mehr andeuten, als was sie ausdrücklich sagten.

Unter den Englischen Deisten versuchte Collins einen Angriff gegen die Achtheit des Buches; doch vermochte er. weil seine Gelehrsamkeit weit hinter seinem Hasse gegen die Offenbarung zurückblieb, selbst nach dem Urtheile von Bertholdt (Einl. p. 1508), nicht, die ihn leitende Triebseder des Unglaubens unter dem blendenden Scheine der blos in der Sache selbst liegenden Schwierigkeit zu verdecken. Besser gelang diess seit dem letzten Viertel des vorigen Jahrhunderts seinen Geistesverwandten in Deutschland. Semler verwarf die Göttlichkeit des Daniel, ohne einen weiteren Grund anzugeben, als er finde "keinen solchen Nutzen darin, als Gott doch am Menschen erreichen will, wenn er ganz besondere Hülfsmittel dazu anwendet." (Vgl. Untersuch. d. Canon III. p. 505.). Den ersten Schritt zu einer gelehrten Bestreitung that J. D. Michaelis, der jedoch den nachfolgenden Gegnern der Ächtheit nicht gleichgestellt werden darf. Er hehauptete sehr entschieden die Achtheit von Cap, 1. II. u. VII - XII. und legte selbst seinen Zweifeln an der Ächtheit von Cap. III - VI. kein entscheidendes Gewicht bei. In Bezug auf den einen seiner Gründe, entnommen aus den in Cap. 3. vorkommenden Griechischen Wörtern, bemerkte er selbst, dass die meisten desto mehr verschwänden, je genauer man sie untersuche (vgl. Anm. f. Ungelehr. X. Bemerk. z. Dan. p. 22. ff.). Er behauptete, Daniel sey wegen seiner erfüllten umständlichen Weissagungen einer der stärksten Beweise für die Göttlichkeit der geoffenbarten Religion (Or.

Bibl. 1. p. 197.). — Weiter ging schon Eichhorn; doch wagte er es in der ersten und zweiten-Auslage seiner Einleitung ins A. T, nur die 6 ersten Capp. zu verwersen; die Ächtheit der 6 letzten wurde von ihm im schreienden Widerspruch gegen sein schon damals angenommenes System vertheidigt. Ihm folgte Hezel (die Bibel u. s. w. VI. p. 741. ff. ed. II.). Die 6 ersten Capp. sollen erst in späterer Zeit dem zweiten ächten Theile als Einleitung vorgesetzt soyn und manches Mährchenhafte enthalten. Von der Ächtheit des zweiten Theiles war er noch so überzeugt, dass er bemerkte; Daniel sey "für die gute Sache der Propheten im Allgemeinen, der göttlichen Offenbarung und der christlichen Religion insbesondere, der wichtigste unter allen Propheten." Der erste, welcher seine Angrisse gegen das ganze Buch richtete, war der durchaus auf naturalistischem Standpunkte stehende Corrodi. Er behauptete in der Beleuchtung des Bibelcanons Bd. 1. p. 75. ff., (vgl. dess. Freimüth. Versuche, u. Gesch. des Chiliasm. I. p. 247 sqq.) es sey von einem Betrüger zur Zeit des Antiochus Epiphanes geschmiedet worden. Eichhorn schien auf einen solchen Vorgänger nur gewartet zu haben, um sich ebenfalls der lästigen Bürde zu entledigen. (Einl. 3 u. 4. Ausg.) Alle früheren Gegner übertraf an Scharfsinn und Genauigkeit bei weitem Bertholdt (Daniel neu übers. u. erkl. 1806 - 8, 2 Bde. S. 22 ff. u. Einl. S. 1511 ff.); Wahrheitssinn und selbst Offenheit aber werden leider in seinen Untersuchungen häufig vermisst. Griesinger (neue Ansicht der Aufsätze im Buche Daniel, 1812.) that wenig mehr, als dass er die alten Gründe in verwirrter Darstellung wiederholte. Gesenius (Allgemeine Litterat. Z. 1816. Nr. 57. E. B. Nr. 80.) wich in der Bestimmung des Zweckes von Eichhorn und Bertholdt ab. Bleck (theol. Zeitschrift von Schleiermacher, de Wette und Lücke III. p. 171 ff.) suchté die Argumentation Bertholdts gegen die Achtheit zu sichten, zu schärfen und zu vervollständigen, und erwarb sich ein Verdienst dadurch, dass er ausführlich die Eichhornsche und Bertholdtsche Hypothese von

der Pluralität der Verss. als nichtig darstellte und die Einheit Ubrigens ging er noch weiter wie des Buches nachwies. beide, und selbst wie Gesenius zu Jes. I. p. 52, indem er ganz und gar die Existenz einer historischen Grundlage des Buches läugnete. Mehrere von Bertholdt aufgestellte Gründe wurden von ihm als unhaltbar aufgegeben, dagegen andere offenbar noch unhaltbarere für probehaltig erklärt, so dass die von Sack gerühmte reinere Wissenschaftlichkeit seiner Untersuchung gegründetem Zweifel unterliegt. Kirms (commentatio historico critica, exhibens descriptionem et censuram recentium de Danielis libro opinionum. Jena 1828) gab wenig eigenes, erreichte aber in der Zusammenstellung der neueren Ansichten eine lobenswerthe Vollständigkeit und wies auf geschickte Weise die Unhaltbarkeit desjenigen nach, worin Bleek weiter ging, als seine Vorgänger. De Wette liefert (Eiol. ins A. T. 3te Ausl.) die Gründe Bertholdts und Blecks, hinter denen die übrigen Bestreiter sehr zurücktreten, in gedrängter Übersicht.

Unter diesen Bestreitern der Achtheit findet eine doppelte Hauptdifferenz statt. Die erste den Zweck des Buches betreffende, werden wir später noch Gelegenheit haben näher zu betrachten. Die andere betrifft die Einheit, oder Pluralität der angeblichen Verfasser. Hier haben wir den nicht geringen Vortheil, dass wir die Einheit des Verf. jetzt als allgemein zugestanden voraussetzen dürfen. Seit Eichhorn und Bertholdt welcher letztere das Buch aus 9 Aufsätzen von verschiedenen Versf. und aus verschiedenen Zeiten bestehen lässt, die nach den von Antiochus Ep. verfügten Religionsbedrückungen gesammelt worden, ist kein Vertheidiger der Pluralität mehr aufgetreten. Dagegen haben Gesenius, de Wette, Bleek und Kirms die Einheit so einleuchtend gemacht, dass wir uns auf sie, denen schon Dereser in dieser Beziehung vorangegangen, berufen können, wenn wir auch ihre Gründe nicht sämmtlich theilen. Dadurch ist aber unsre Aufgabe sehr vereinfacht worden, und wir erhalten zugleich den Vortheil, dass jeder Grund, wodurch erwiesen wird, dass ein einzelner Theil des Buches nicht von dem angeblichen nach Antiochus Epiph. lebenden Pseudo-Daniel versafst seyn kann, zugleich Beweiskraft für die Ächtheit des Ganzen hat.

Dieser hat es, die älteren zu geschweigen, welche sich die leichte Mühe gaben, die Einwürfe des Porphyrius u. A. zu widerlegen (vgl. die Aufzählung derselben bei Wolf 1. c. I. p. 335.), auch, in der neueren Zeit nicht an zahlreichen, und zum Theil scharfsinnigen und gelehrten Vertheidigern gefehlt. Ziemlich unbedeutend, obgleich nicht außer Acht zu lassen, ist die Vertheidigung der 6 ersten Capp. von Lüderwald. Helmst. 1787. Stäudlin (Prüfung einiger Meinungen über den Ursprung des Buches Daniel, in den neuen Beiträgen zur Erläut. der Proph. Gött. 1791) vertheidigte zwar die Ächtheit nicht unbedingt \*), und war selbst der unrichtigen, die Vertheidigung der Achtheit erschwerenden Hypothese zugethan, wonach die bestimmten Weissagungen des ganzen Buches nicht über die Zeiten der Maccabäer hinausgehen sollen (vgl. seine Abh. Dan. 9, 24 — 27 nach Parallelst. erkl., ebendas. S. 37 — 62), doch erklärte er die Achtheit der Hauptbestandtheile für überwiegend wahrscheinlich, und erwarb sich das Verdienst einige von Corrodi gegen die Achtheit beigebrachten Gründe gänzlich zu vernichten, und dem entschiednen Vertheidiger der Achtheit manche brauchbare Fingerzeige zu geben. Später, als bei seiner immer entschiedneren Zukehr zum Rationalismus, über die er selbst gegen das Ende seines Lebens sich reuevoll ausspricht (vgl. Selbstb. p. 17.), die Bedingung zur Anerkennung der Ächtheit geschwunden war, erklärte er sich für Bertholdts Ansicht. Beckhaus (Integrität der proph. Schriften p. 297 ff.)

<sup>\*)</sup> Vgl. seine Selbstbiographie, in der Schrift: Zur Erinnerung an Stäudlin von Hemsen, Gött. 1826 p. 11. "Die Ächtheit des Daniel wollte ich eigentlich nicht vertheidigen, sondern nur die von andern angeführten Gründe entkräften."

bedient sich in der Vertheidigung der Ächtheit des zweiten Theiles, auf die er sich nach seinem Zwecke beschränkt, meist der Grunde von Eichhorn und Stäudlin. Unter allen Vertheidigern der Bedeutendste ist aber unstreitig Jahn, dem auch die späteren das meiste verdanken. Eine ausführliche, obgleich im Ganzen auf der seinigen ruhende, doch manche eigenthümliche Bemerkung enthaltende Beweisführung lieferte nach ihm nur Dereser (die Propheten Ezechiel und Daniel erklärt, Frcf. 1810.). Einzelne schätzbare Bemerkungen zur Vertheidigung der Achtheit gaben der Rec. von Berth. Comm. in der Jen. Litteraturz. 1809, Nr. 77. 78., u. in der holl. Bibl. f. theol. Litt. 1809 N. 5. Pareau, institutio interpret. V. T. p. 424 - 25. 528 - 31. Royaards, over den geest en het belang van het book Dan., über Geist u. Werth d. Dan., in der Abhandl. der Haager Gesellsch. f. d. J. 1821. Sack, Apologetik, p. 276 ff. Scholl, comment. de LXX. Hebdomad. Dan. Frcf. 1829. p. 5, 6, u. p. 32 - 34. - Ackermann (introductio in Kbrr. V. F. Wien 1826) gibt fast nur die Gründe Jahns.

Wir schicken der positiven Begründung der Achtheit die Widerlegung der gegen dieselbe vorgebrachten Gründe voraus. Wir halten uns dabei vorzugsweise an Bertholdt und Bleek, ohne dasjenige vorbeizulassen, was andere Bestreiter Eigenthümliches vorgebracht haben, es sey denn, daß es, wie manche Einwendung Corrodis, als jetzt durchaus antiquirt angeschen werden dürse. Die Gegengründe sind solgende.

#### I.

,,Es kommen in dem Buche Daniel Griech Wörter vor, die an keine frühere Verabfassung denken lassen, als, den höchsten aber immer noch unwahrscheinlichen Fall augenommen, gegon die Mitte der Regierung des Darius Hystaspis, zu welcher Zeit Dauiel nicht mehr gelebt haben kann. Το προσιμοί, προσιμοί, προσιμοί, μεθαρίς, και σαμβυκή, και συμφωνία, η μεθαρίς, και σαμβυκή, προσιμού, συμφωνία, η ψαλτηρίου,

27100 πετασος, הבובן νομισμα." Berth. Comm. 1. p. 24. Bei den späteren Bestreitern hat sich diess Verzeichniss schon sehr vereinfacht. Dass die beiden ersten Wörter nicht Griechischen, sondern Persischen Ursprungs seven - Pardomim, in Parsi Magnaten, peigham in Parsi, oder Pedam in Pehlvi Wort - wird nach dem Erweise von Jahn, von Gesenius (Gesch. der heb. Sprache und Schr. p. 61, 64.), de Wette, Bleek, Kirms, u. selbst von Bertholdt (Einl. 1534) zuge-Allein hören wir auf Bertholdt, so sollen die Vertheidiger der Achtheit damit nichts gewonnen haben. Er behauptet auch der Gebrauch Persischer Wörter lasse sich bei Daniel nicht erklären. Allerdings habe Daniel in Persischen Diensten gestanden, aber erst in den letzten Jahren seines Lebens; gesetzt aber auch, er selbst habe schon vorher die Persische Sprache gekannt, so setze doch die Art des Gebrauches dieser Wörter in dem Buche Daniel voraus, was unglaublich sey, dass dieselben schon zu Daniels Zeit in die Sprache der Jüdischen Exulanten allgemein aufgenommen gewesen. Wir brauchen uns zur Widerlegung dieses Einwurfes nicht mit demjenigen zu begnügen, was Dereser ihm vorbeugend bemerkt, daß Elam unter dem Scepter Nebucadnezars gestanden, und thun diess um so weniger, da Bertholdt, wie wir später sehen werden, diess läugnet. \*) Es wird von den nederen Sprachforschern fast einstimmig anerkannt, dass die in der Bibel, und bei den Profanschriftstellern vorkommenden Namen der Babylonischen Götter, Könige und anderer Personen in dem Persischen ihre Erklärung finden. Vgl. Lorsbach, Archiv f. bibl. und morgenl. Litt. II, 246 ff. Gesenius Gesch. S. 63. Rosenmüller, Alterthumsk. I, 2. p. 33. 77. 82. 85. Mag man

<sup>\*)</sup> Auch Lors bach, Archiv II, 245 bemerkt: "In den entfernten Zeiten, als die Aramäer noch unter eignen Königen standen, hatten sie Japhetische Völker, welche Persisch redeten, auf der Ostseite in Medien, Susiana und Elymais zu Nachbaren: und manches Persische Wort mußte schon damals im Frieden und Kriege zu ihnen hinüber kommen."

nun diese Erscheinung mit Lorsbach u. A. daraus erklären, dass die Chaldäer selbst zum Medisch-Persischen Völkerstamm gehörten, oder mit Rosen müller daraus, dass diese Wörter der Assyrischen Sprache, einer Mundart der Medisch-Persischen, angehörten, und in Babylon durch die Assyrische Herrschaft einheimisch wurden, oder, was die überwiegende Wahrscheinlichkeit für sich hat, mit Gesenius, in seinen späteren Erklärungen (vgl. Encycl. von Ersch u. Gruber Th. 16. p. 111.) über diesen Gegenstand, annehmen, dass beide Völker, die Assyrer und Chaldäer, Medo-Persischen Stammes waren - auf jeden Fall steht das Factum fest, dass schon zu Daniels Zeit in der Sprache der Babylonier ein bedeutender Persischer Bestandtheil war, und dass daher auch in die Sprache der im Exil lebenden Juden Persische Wörter übergehen konnten. Bewährte sich auch die Behauptung von Gesenius als richtig (Gesch. p. 60.), dass bei den in Palästina lebenden Schriftstellern die Aufnahme Persischer Wörter erst in die Periode der Persischen Herrschaft falle, so würde diess doch in Bezug auf den Daniel nichts ausmachen. Allein es finden sich schon im Jeremias, und wahrscheinlich schon im Jesaias und Nahum Wörter, deren Persische Herkunft fast unwidersprechlich ist. v. Bohlen (Symbolae ad interpret. S. Sc. cx ling. Pers. p. 19 ff.) führt eine bedeutende Anzahl solcher an. Sind auch einzelne dieser Wörter zweiselhaft, so bleibt doch gewiss bei mehreren die Persische Herkunft gesichert. - Bei zweien der als aus dem Griechischen entlehnt angeführten Wörter bleibt es ungewiss, ob sie ursprünglich semitisch, oder aus dem Persischen entlehnt sind: אויס vird von v. Bohlen p. 26. mit dem Persischen donatio verglichen; ihm stimmt Winer s. v. bei. Dagegen wird es von den meisten Lexicographen und Commentatoren (vgl. z. B. Ges. s. v.) von dem Chald. IDID erogare abgeleitet. Der Ableitung von dem Griech. νόμισμα steht nach der Bemerkung von Gesenius und Winer das unpassende der Bedeutung an der betreffenden Stelle Dan. 2, 6 und der

Chald. Sprachgebrauch entgegen, in dem es nie die Bedeutung Geld hat.

Das Verbum שלו und das Nom. און sollen nach Jahn und Dereser mit dem Zendischen Khresio, was von hinten zu schreit, kreischet, verwandt seyn, eben so wie in dem zu demselben Sprachstamme gehörigen Griechischen κηρύσσειν und whove. Allein die große Verbreitung der Wurzel nicht bloß im Chald.; soudern auch im Syrischen macht es vielmehr wahrscheinlich, dass die Wurzel eine ursprünglich semitische ist. Die Verwandschaft mit dem Griechischen kann entweder zufällig seyn, oder sie stammt wie so manche andere aus der Ursprache, oder sie beruht darauf, dass das Wort ein Onomatopoiëtikon ist. Die Ableitung aus dem Griech. wird auch von Gesenius s. v. verworfen. — WIDD ist das Syr. Gegen die Ableitung von πέτασος vgl. Gesenius und Winer s. v. — Es bleiben also blos nur noch vier in Cap. 3. vorkommende Namen musikalischer Instrumente übrig. Wir beginnen hier mit demjenigen, was Bleek p. 217. für allein strenge beweisend und auch bei den übrigen die Berechtigung zur Ableitung ans dem Griech. gebend erklärt, dem Worte סוֹמפוֹנוֹה, 3, 5. 15, "welches offenbar das Griechische συμφωνία ist, und wobei wohl Niemand annehmen wird, dass die Griechen das Wort erst mit der Sache aus Asien erhalten hätten, und dass es eben daher zu den Juden oder Babyloniern gekommen sey; denn es ist dasselbe zu deutlich aus den Griechischen Wörtern σύν und φωνείν zusammengesetzt." Gegen die Ableitung aus dem Griechischen, sprechen aber folgende Gründe. 1. Das Wort συμφωνία findet sich im Griechischen, und im Lateinischen der Classischen Schriftsteller nie in der Bedeutung eines einzelnen Musikalischen Instrumentes. Die einzigen Gewährsmänner für das Vorhandenseyn eines solchen Instrumentes sind Servius z. Virgil im 5ten und Isidorus Hisp. im 7ten Jahrh. -denn Hieronymus hat man mit Unrecht als solchen angeführt.

#### 14 Gründe gegen die Ächtheit des Daniel.

Es ist aber sehr wahrscheinlich, dass diese einer ursprünglich ausländischen Benennung mit einer geringen Umbiegung eine Griechische Etymologie gaben; dass diess in späteren Zeiten sehr häufig war, lässt sich durch zahlreiche Beispiele darthun. Um nur einige anzuführen, so leitet Festus das Instrument Gingris welches Phönizischen Ursprunges und Phön. Etymologie ist a gingriendo anserum ab. Κινύρα, das Hebr. השוֹם, wird von Suidas und anderen hergeleitet ἀπὸ τοῦ κινεῖν τὰ νεῦρα, von Hesychius, welcher es durch κιβάρα οἰκτρὰ erklärt von πινύρεσ Sai lamentari. Vgl. Bochart Can. II, 7. Das Agyptische Pi-ramu-e, radius solis, verwandelten die Griechen in πυραμίς, indem sie es von πῦρ, Feuer, ableiteten. Vgl. Jablonsky, Panth. Aeg. prolegg. p. LXXXIII, Will man aber auch annehmen, dass zu ihrer Zeit würklich ein Instrument vorhanden war, welches den Griechischen Namen συμφωνία führte. so ist man doch nicht im Geringsten berechtigt, diese Benennung der älteren Griechischen Sprache zu vindiciren; es lässt sich bei der Reichlichkeit musikalischer Angaben gar nicht denken, dass dieselbe, wäre sie würklich vorhanden gewesen, uns nicht bei irgend einem alten Schriftsteller erhalten seyn sollte. 2. Dasselbe Instrument wird v. 10. im Texte סיפניה genannt. Nach dieser Umbiegung liegt die Vergleichung des Griechischen συμφωνία schon viel ferner. Sie liefert den sicheren Beweis, dass das chald. Wort dem syr. المارك بالمارك بالمار

spricht. Dass aber auch diess Syrische Wort aus dem Griechischen corrumpirt sey, ist keine wahrscheinliche Annahme. — Diese Gründe beweisen doch wenigstens so viel, dass die Ableitung von συμφωνία als zweiselhast keine Beweiskraft haben kann. Auf die übrigen Namen legt selbst Bleek, wie schon bemerkt, kein besonderes Gewicht. Bei dem einen derselben, NDDO, lässt sich auch der nichtgriechische Ursprung bestimmt nachweisen. Strabol. X. bei Bochart l. c. sagt τῶν ὀργάνων ἐνία βαρβαρῶς ὀνόμασται, νάβλα καὶ σαμβύκη, ἡ καὶ

βάρβιτος, καὶ μαγάδες καὶ άλλα πλείω, und Athenaus berichtet l. IV. bei Bochart l. c. aus einem älteren Schriftsteller Σύρων εύρημα είναι την καλουμένην λυροφοίνικα σαμθύκην. Den ausländischen Ursprung der Sambuca behauptet auch Clemens Alex. Strom. l. I. p. 307. Selbst Bleek kann wegen dieser so bestimmten Zeugnisse nicht umhin zuzugestehen, dass die Sambuca, wie ja schon ihr anderer Name λυροφοίνιξ, oder anch bloss point, Phonizische Leyer, zeigt, von auswärts her zu den Griechen gekommen, stellt aber, um doch ja nichts für seine Behauptung zu verlieren, die Vermuthung auf, sie sey erst aus dem Oriente nach Griechenland, und dann wieder aus Griechenland nach dem Oriente gekommen! — קיתר scheint allerdings dasselbe Wort zu seyn, wie das Griech. Kizaque. Allein da erweislich die meisten Namen der griechischen musikalischen Instrumente ausländischen Ursprunges waren, warum soll denn diess grade ursprünglich Griechisch seyn? Der einzige Beweis, den man dafür führt, ist die angebliche Ableitung des Wortes von Κιβάρα, oder Κιβάρος, Brust, Ribbe, weil man das Instrument beim Spielen auf die Brust gelegt habe. Allein diese Ableitung hat aus dem Alterthum keine andre Auctorität für sich, als die nichts bedeutende des Isidorus, welcher (Origg. 1. 2, 21) sagt, die Form der Cyther sey im Anfang der menschlichen Brust ähnlich gewesen, die im Dorischen Kizaoa heiße: quod veluti vox de pectore, ita et ipsa cithara cantus ederetur. Schon das zeigt, dass auf seine Ableitung nichts zu geben ist, dass er in einem Athem eine widersprechende gibt zuerst von der Ahnlichkeit der Form, dann von der Ahnlichkeit der Bestimmung. Der Zusammenhang der Bedeutungen ist aber so entfernt, dass die Ableitung sich durchaus nicht als nothwendig begründen läst. Weit näher liegt noch die Ableitung des Wortes κινύρα von κινεῖν, die Ableitung der Sambucs von Sambucus Hollunder, und doch sind diese Ableitungen erweislich falsch. — Endlich המכומף soll nach de Wette

das Griech. ψαλεήρ seyn. Diess bedentet aber nie: Saiteninstrument, sondern immer den Spieler eines solchen. Das von andern verglichene ψαλτήριου aber liegt schon ferner. Die Abnlichkeit des Schalles kann eine ganz zufällige seyn und es fragt sich, ob nicht durch beide Namen ganz verschiedene Instrumente bezeichnet werden, zumahl da im Rabbinischen (Midr. Kohel. c. I. v. 3.), wenn die Lesart an der angef. St. und die von Buxtorf gegebene Erklärung richtig ist, was allerdings bezweifelt werden kann, fast dasselbe Wort in der Bedeutung olla, lebes vorkommt, wodurch man veranlasst wird, an ein kesselförmiges musikalisches Instrument zudenken. Mit Recht verwirft daher Pareau l. c. p. 424. den aus den angeblich Griechischen Wörtern entnommenen Beweisganz und gar: "quum in nonnullis istius modi vocabulis quaesitu sit similitudo, in aliis fortuita, in musicis vero instrumentis ita comparata, ut Graecae appellationes potius censendae sint originem orientalem habere."

Allein sollte sich auch bei einem oder dem anderen der. genannten Musikalischen Instrumente der Griechische Ursprung wahrscheinlich machen lassen, so wäre damit für den Beweis der Unächtheit noch nichts gewonnen. Etwas anderes wäre es, wenn sich ein griechisches Colorit der ganzen Diction, oder auch nur ein einziger Gräcismus in der Construction nachweisen ließe. Das letztere hat allerdings Bertholdt bei der Stelle Cap. 11, 20. versucht; allein Gesenius (Gesch. p. 64.) hat uns schon der Mühe überhoben, die Unrichtigkeit seiner Erklärung nachzuweisen. Es handelt sich im alleräußersten Falle bloss um die Namen von drei musikalischen Instrumenten; und dass diese auch bei der leisesten Berührung der Griechen mit den Babyloniern zu den Letzteren übergehen konnten, wer möchte das läugnen? Dass eine solche unmittelbar zwischen den Griechen und den Oberasiaten statt fand, lässt sich durch historische Zeugnisse erweisen. Curtius B. 4, c. 12. erzählt, dass sich in dem gegen Alexander ausziehenden Persischen Heere eine ganze Völkerschaft befand, die schon unter der Herrschaft

der Meder aus Griechenland ausgewandert war und sich in Oberasien niedergelassen hatte. Vgl. andere Zengnisse des Berosus u. Strabo bei Kirms p. 15. Für die Berührung der Griechen mit den Oberasiaten schon in weit älterer Zeit, haben wir neulich in dem Armenischen Eusebius eine glänzende Bestätigung erhalten. Nach den dort mitgetheilten Fragmenten des Polyhistor und Abydenus fielen dle Griechen unter Sanherib in Cilicien ein; er stritt wider sie und gewann den Sieg, aber mit großem Verluste der seinigen. Vgl. die Vertheidigung dieser Nachricht bei Niebuhr, kl. Schriften I. p. 203 ff. Derselbe bemerkt, p. 205, die Sagen von Griechischen Ansiedelungen in Cilicien seyen wohl nicht ganz zu verwerfen; in Cilicien aber wurde die Stadt Tarsus von Sanherib gegründet. Steht aber ein solcher Verkehr überhaupt fest, was steht denn dem entgegen, dass solche Auswanderer mit den Griechischen Instrumenten zugleich auch die Namen derselben nach Oberasien gebracht haben? — oder dass dieselben durch Griechische herumziehende Musiker bei dem Chaldsischen Hofe bekannt wurden? Wollte man aber auch gegen die Geschichte jede unmittelbare Verbindung Griechenlands mit Oberasien vor Darius Hystaspis längnen, was könnte man gegen die Annahme des Grotius einwenden, dass diese Namen mit den Instrumenten aus Griechenland in die Asiatischen Colonieen der Griechen und von dort nach Oberasien gekommen seyen, was bei den ausgedehnten Handelsverbindungen der Babylonier (vgl. Heeren, Ideen I, 2. p. 178 ff. Ausg. 3.) so sehr leicht geschehen konnte. Überhaupt aber, wie kann man bei Daniel das Vorkommen einiger Griechischer Wörter - solcher bei denen am allerleichtesten eine Übertragung aus der einen Sprache in die andere statt findet - für auffallend erklären, da man selbst das Vorkommen einiger ursprünglich Griechischen Wörter schon im ältesten Hebraismus nicht für unwahrscheinlich hält (vgl. Gesenius Gesch. p. 65. Winer lex. s. v. למיד und עלגש ), da schon in dem ältesten Griechischen sich eine nicht geringe Anzahl Rengstenberg Beitr. I.

## Gründe gegen die Ächtheit des Daniel.

von Wörtern findet, die unläugbar aus dem Morgenlande nach Griechenland übergegangen (vgl. Ges. p. 66.), was doch immer auch die Möglichkeit des Gegentheils begründet. Noch erheben Bertholdt und Griesinger den Einwand, wie es denn komme, dass Ezechiel und die im Exil verfasten Psalmen von Gräeismen frei seyen? Allein die Antwort ist hier leicht: aus demselben Grunde, weshalb in dem zweiten prophetischen Theile des Daniel kein einziges Wort vorkommt, bei dem man nur an einen Griechischen Ursprung gedacht hätte, was Griesinger 28. sehr eigenthümlich daraus erklärt, dass der Verf. um der Tässchung willen, um seinen Weissagungen das Ansehen des Alterthums zu geben, die Griechischen Wörter vermieden habe. Sie hatten keine Gelegenheit der Sachen zu erwähnen, welche bei Daniel mit angeblich Griech. Benennungen bezeichnet werden. Auch fragt es sieh ja immer ob ihnen die angeblich Griechischen Benennungen bekannt waren, was durch die Bekanntschaft Daniels mit denselben noch nicht bewiesen wird. Übrigens ist dieser Einwand von den Urhebern nur unter der jetzt allgemein aufgegebenen Voraussetzung aufgestellt worden, daß im Daniel sich außer den Namen der Musikalischen Instrumente noch eide nicht geringe Anzahl anderer Griechischer Benennungen voudinde; und fait mit dieser Voraussetzung von selbst. -Wir bemerken nur noch, dass der neueste Bestreiter der Ächtheit, obgleich den Griech. Ursprung der Namen dreier Instrumente festhaltend, doch diesen ganzen Grund als unhalthar ansgegeben hat. \*) (Vgl. Kirms p. 15. 16.)

<sup>\*)</sup> Auch Münter (Rel. d. Bab. p. 75.) bemerkt, es komme nichts darauf an, dass einige Namen Musikalischer Instrumente Griechisch seyen; stellt aber die unhaltbare Vermuthung aus, sie seyen in einer späteren Syrisch Macedonischen Zeit anstatt der ursprünglichen unverständlich gewordenen in den Text hereingekommen.

#### II.

"Die Sprache in den fünf letzten Capp. sinkt noch unter den Hebraismus der allerjüngsten Bücher im alttestamentlichen Canen herab." Berth. Comm. p. 27. Einl. p. 1536. n. A. Dieser Grund ist selbst von Bleck l. c. p. 213. ganz aufgegeben worden, mit der Bemerkung: wir haben überhaupt aus den verschiedenen Jahrhunderten nach dem Exil zu wenige Überreste, um die allmählige Entartung der Sprache verfolgen, und aus ihr mit einiger Sicherheit bestimmen zu können, welcher Zeit eine Schrift angehöre; ob noch dem Zeitalter des Exiles, oder wie spät sie nach demselben verfaßt sey. - Zur genaueven Witterlegung des Grundes wäre erforderlich, dass derselbe sich verher in bestimmterer Gestalt und in ausführlicherer Beweisführung darstellte. Dann würde es sich zeigen, in wiefern die Behauptung Bertholdt's zichtig sey, dass der Styl des Buches im Ganzon: micht den Charakter seiner Zeit trage, oder die Behauptung von Kirms, dass er toto genere von demselben verechieden sey; dann würde es sich insbesondere zeigen, ob die von Bestholdt behauptete Annäherung zum Rabbinismus, in demjeulgen bestehe, was dem Rabbinismus eigenthümlich, oder was in ihn aus dem Chaldaischen übergegangen ist. Allein grade darie, das Niemand es bis jetzt unternommen hat diesen Beweis zu führen - Bertholdt fürchtet, er möchte, wenn er seinen Setz im Einzelnen mit Beweisen belegen wollte, den Raum für indere nöthigere Untersuchungen hinwegnehmen! - hegt ein stillschweigendes Eingeständnis, dass man ihn nicht zu führen vermag. Bertholdt hofft, indem er blos an das philologische Gefühl appellirt, seine Behauptung zur höchsten Weidenz erhoben zu sehen, subald einmahl eine genaue und krittsche Geschichte der Hebesischen Sprache erscheine. Diese Hoffnung ist aber wenigstens durch Gesenius nicht esfillt worden. :: Re stellt: (Gesch. p. 27.) den Daniel in Bezug auf die Sprache in die gleiche Classe mit Esther, Kohcleth, der

Chronik u. Jona. Eine etwas reinere Sprache legt er dem Unter allen alttesta-Esra, Nehemia, Sacharjah, Maleachi bei. mentlichen Schriftstellern hat nach ihm (p. 35.) der dem Daniel gleichzeitige Ezechiel die meisten grammatischen Abnormitäten und Incorrectheiten. Wäre aber auch würklich die Sprache im Daniel verderbter, als sie erweislich ist, so liesse sich diess doch aus den Verhältnissen Daniels so befriedigend erklären, dass wir gewiss nicht genöthigt wären, zu einer anderen Erklärung unsere Zuflucht zu nehmen. Daniel wurde schon früh nach Babylonien abgeführt, - er bekleidete Babylonische Staatsämter und wurde eben dadurch von seinen Volksgenossen abgeschnitten und fast zum beständigen Gehrauche der Chaldäischen Sprache genöthigt. Es muste ihm daher weit schwerer werden, seine Sprache rein zu erhalten, nicht nur wie einem Esra, Nehemia, Haggai und Sacharjah, welche in Palästina lebten, wo die Hebraische Sprache, wenn gleich schon im Aussterben begriffen, doch noch nicht vollkommen selbst als Volkssprache ausgestorben war, sondern auch wie dem Erechiel, der zwar im Exil, aber doch in der Umgebung seiner Landsleute lebte. Hatte nun schon das Leben ein Exil auf den Ezechiel den Einfluss, dass die Chaldaisirenden Ausdrücke und Wendungen bei ihm zahlreicher sind, wie bei dem gleichzeitigen Jeremias (vgl. Gesen. l. c. p. 35.), so dürfte es une gewise nicht befremden, wenn wir einen noch weit stärkeren Einflus beim Daniel wahrnähmen, und fände das Gegentheil statt, so ließe sich diels nur daraus erklären, dass Daniel durch eifriget Stadiam der heiligen Schriften die Reinheit der Sprache gestissentlich zu erhalten bemüht war. Es muste dem Daniel dieselbe Anstrengung kosten, sich eine reine Sprache zu erwerben, wie dem angeblichen zur Zeit der Maccabaen, wo. des Chaldanche in Palästina ebenso allgemein herrschend war, wie zu Daniels Zeit in Babylonien, lebenden Pseudo. Daniel, ja insofern noch eine größere, als die Umgehung des letzteren doch nech He-

week and your all the factor

bräisch dachte und selbst ihr Chaldaismus mehr ein Hebräisches Colorit hatte.

#### Ш.

"Ein negatives Zengnis, dass das Buch Daniel nicht gar lange vor den Zeiten der Maccabäer noch nicht vorhanden war, liefert das Stillschweigen des Jesus Sirach, bei dem man C. 49. eine ausdrückliche Erwähnung des Daniel erwartet hätte, wenn ihm das jetzt unter dessen Namen vorhandene Buch, oder auch nur, was vom Daniel darin erzählt wird, bekannt gewesen wäre. Der Verf. beschäftigt sich nach seiner zu Anfang ausgesprochenen Absicht von C. 44-50 damit, die berühmten Männer seiner Nation zu loben, und dass man hier eine Erwähnung des Daniel und zwar neben dem Jeremias und Ezechiel erwarten musste, wird wohl Niemand läugnen." Dieser Grund ist unter den neueren Bestreitern eigentlich Bleek (l. c. p. 187 ff.) allein eigenthümlich, der ein ganz besonderes Gewicht darauf legt, nur dass de Wette ihn in der neuesten Ausg. von ihm herübergenommen hat; von Eichhorn wird er ganz übergangen, von Bertholdt nur bei andrer Gelegenheit ganz im Vorbeigehen berührt (Comm. 1. p. 84. Einl. p. 1530); von Bretschneider (liber Jesu Sirac. p. 664.) und von Kirms (l. c. p. 9.) wird ihm alle Beweiskraft ausdrücklich abgesprochen. Wie misslich überhaupt ein argumentum a silentio sey, lässt sich an dicsem Beispiele recht augenscheinlich zeigen. Schein, welchen das Argument dann vielleicht haben würde, wenn Jesus Sirach sein Vorhaben außerdem constant durchgeführt hätte, verliert es glücklicherweise dadurch, dass sich das Gegentheil unwidersprechlich darthun lässt. Das glänzendste Beispiel ist die Auslassung des hochgeseierten Esra, während die verhältnismässig unbedeutenderen Serubabel, Josua, Nehemia mit großem Lobe erwähnt werden. Höchst wahrscheinlich aber sind auch die sämmtlichen kleinen Propheten ausgelassen; denn

die Stelle, worin die Erwähnung derselben enthalten ist, C. 49, 10: καὶ τῶν δώδεκα προφητῶν τὰ ὀστᾶ ἀναβάλοι ἐκ τοῦ τόκου αὐτῶν, ist, wie Bretschneider z. d. St. gezeigt hat, nach überwiegenden Gründen für eine Interpolation zu halten. Auch Mardochai wird mit Stillschweigen übergangen. So lange man nun nicht aus dem Stillschweigen des Jesus Sirach schließt, dass das Buch Esra, dass die Weissagungen der zwölf kleinen Propheten, und dass das Buch Esther zu seiner Zeit noch nicht vorhanden waren, wie darf man es wagen, aus diesem Grunde die Achtheit des Buches Daniel zu verwerfen? - Ferner, diess Argument beweist schon deshalb nichts, weit es zuviel beweist. Es würde beweisen, dass nie ein ausgezeichneter Mann Namens Daniel gelebt habe. Denn es wird ja in den bezeichneten Capp. des Jesus Sirach nicht ein Verzeichnis der berähmtesten Schriftsteller der Nation, sondern ihrer berühmtesten Männer überhaupt gegeben, ohne Rücksicht darauf, ob sie etwas schriftliches hinterlassen haben. Aus dieser Verlegenheit kann selbst Blecks kühne, bis jetzt nur noch dem Urheber eigenthümliche, später zu widerlegende Hypothese nicht befreien, (l. c. p. 283 ff.) dass zur Zeit des Exils überhaupt kein Daniel geleht habe. Es kommt hier nur darauf an, ob überhaupt ein Daniel lebte, und zu solchem Ruhme gelangte, dass man berechtigt ist, eine Erwähnung desselben beim Jesus Sirach zu erwarten. Diess geht aber auch für den ärgsten Sceptiker unlängbar aus den beiden Stellen Ezechiels hervor, Cap. 14, 14 - 20 und Cap. 28, 3, wo Daniel als Muster einer Gott wohlgefälligen Gerechtigkeit und der höchsten Weisheit erscheint. Gesetzt nun auch es sey richtig, was Bleck behauptet, dass Ezechiel hiebei "an eine schon längst bekannte Person der Vorzeit gedacht habe", so hätte doch diese bekannte Person nichts desto weniger vom Jesus Sirach genannt werden müssen, der sein Verzeichniss schon mit dem Enoch beginnt und später sogar auch den Seth aufführt. Dass die übrigen Gegner der Achtheit sich noch weit weniger dieses Argumentes bedienen können, liegt am Tage, da sie alle

darin übereinstimmen, dass der Name Daniels zu den Zeiten des Siraeiden unter seinem Volke sehr geseiert war. — Einen besonderen Grund der Auslassung des Daniel bei Jesus Sirach sind wir nicht verpslichtet nachzuweisen, da wir nachgewiesen haben, dass in andern Fällen die Auslassung bloß aus Nachlässigkeit hervorging. Sollte aber ein solcher statt gesunden haben, so würde es wohl derselbe seyn, weswegen das Buch Daniel unter die Hagiographa gesetzt wurde, daß Daniel nicht wie die Übrigen, selbst den Ezechiel nicht ausgenommen, unter seinem Volke gelebt und gewürkt hatte.

### IV.

"Der Umstand, dass das Buch Daniel von jeher unter den Hagiographen gestanden hat, und dass es unter denselben sogar einen der letzten Plätze einnimmt, gibt einen deutlichen Wink, dass es erst in der Makkabäischen Periode, nachdem der zweite Theil des Canons schon geschlossen war, zum Vorscheine gekommen ist. Hätte es Daniel würklich geschrieben, so ließe sich glauben dass es unter den Juden bekannt geworden wäre, und mit Zuversicht annehmen, dass die Sammler der ersten und letzten Propheten, dasselbe in die Mitte derselben gestellt hätten." So nach dem Vorgange von Eichhorn, - Bertholdt, Comm. I. p. 39. Einl. 1542. Auch Bleek l. c. p. 190, Kirms, und de Wette legen diesem Grunde ein sehr bedeutendes Gewicht bei, zum Theil wohl dadurch verleitet, dass die meisten ältern und neueren Vertheidiger der Ächtheit - das Richtige findet sich jedoch schon wenigstens andeutungsweise bei Kleuker, (das Hohelied p. 33.) und bei Pareau (l. c. p. 57.) — das factum, worauf die Hypothese gestützt ist, nicht befriedigend anderweitig zu erklären vermochten.

Was zuerst den aus der Stellung des Daniel unter den Hagiographis überhaupt entnommenen Grund betrifft, so müssen wir zu seiner Beseitigung die Ansicht derer, die ihn aufgestellt haben, von der dreifachen Eintheilung des A. T. überhaupt prüsen, mit der er steht und fällt. Nach Bertholdt, (Einl. I, 70. ff.) dem de Wette §. 13. beitritt, ist dieselbe ganz zufällig und zwar auf folgende Weise entstanden. "Die Sammler des Canon griffen zuerst nach dem Pentateuch - was weiter in den Canon aufgenommen werden sollte, durfte wegen seines überwiegenden Ansehens nicht mit ihm zusammengestellt werden und muste einen zweiten Theil ausmachen. - Der Umstand, dass die zunächst aufzunehmenden grade Propheten waren, bewirkte dass man diesem zweiten Theile den Namen der Propheten gab. - Die Bücher Josua, Richter, Samuelis u. der Könige, nahm man in diese Sammlung nur deshalb auf, weil man noch keinen dritten Theil hatte. - Man schlos hierauf diese Abtheilung, und sah sich nun später, als man noch mehrere aufzunehmende Bücher auffand, in die Nothwendigkeit versetzt, einen dritten Theil der heiligen Nationalbibliothek anzulegen. — In diesen wurden auf einmahl, oder doch in sehr kurzer Folge auf einander noch die übrigen Bücher aufgenommen." Diese ganze Hypothese beruht auf drei gleich schwachen Gründen. 1. Der Name der dritten Abtheilung soll erweisen, dass dieselbe erst angelegt wurde, als der zweite prophetische Theil des Canons schon geschlossen war. בתוב bedeute ein neu eingetragenes Buch. (Berth. l. c. p. 81.). Allein wir haben schon gesehen, das das Verbum מתב nie eintragen bedeutet, und das neu ist ganz aus der Luft gegriffen. 2. Für die spätere Entstehung des dritten Theiles zeuge die Aufnahme der Bücher Jos. Jud. Sam. Reg. in den zweiten Theil. Denn wäre der dritte Theil damals schon vorhanden gewesen, so würden sie unsehlbar in diesem stehen. Berth. p. 79. Allein dieser Grund beruht auf der Voraussetzung, dass bei diesen Büchern gar kein innerer Berechtigungsgrund zur Aufnahme in die zweite Sammlung vorhanden war. Ein solcher lässt sich aber leicht angeben. Die genannten historischen Bücher wurden durch das Zeugniss der Tradition Propheten als Versassern

beigelegt, und daher mit vollem Rechte in die Sammlung prophetischer Schriften aufgenommen und von den übrigen von Nichtpropheten verfasten Schristen getrennt. 3. Die unangemessene Stellung des Daniel nöthige zu der Annahme, dass der dritte Theil des Canons erst gesammelt wurde, als der zweite schon geschlossen war. Berth. p. 80. Hier fragt es sich aber, ob die Stellung des Daniel würklich so unangemessen ist, dass die Sammler des Canon nicht durch irgend einen haltbaren, oder unhaltbaren inneren Grund dazu veranlafst werden konnten; ließe sich ein solcher auch bloß ex conjectura als möglich nachweisen, so würde dieser Grund schon sein Gewicht verlieren, und noch weit mehr, wenn derselbe darch historische Zeugnisse als würklich dargethan werden kann. — Dagegen wird diese ganze Ansicht von der Entstehung der dreifachen Eintheilung des Canons - die nach dem bemerkten keinen einzigen Grund für sich hat - durch folgende Gründe als unhaltbar erwiesen. 1. Sie hat das übereinstimmende Zeugnis der Jüdischen Tradition gegen sich. Nach derselben beruht die dreifache Eintheilung auf dem verschiedenen Verhältnisse, in welchem die Verfasser der heiligen Bücher zu Gott standen. Vgl. die Stellen bei Carpzov I, 25 ff. Diess ist in sich wahrscheinlich; denn wenn das nähere Verhältniss zu Gott erweislich für die Sammler des Canons das Kriterium der Canonicität war, wie diess selbst de Wette anerkennt, Einl. p. 21., so lag ihnen wohl nichts näher als die Eintheilung der Bücher nach den verschiedenen Weisen derselben, und wenn, wie selbst Bertholdt p. 70. hemerkt, die Scheidung zwischen der ersten and zweiten Abtheilung auf diesem Theilungsgrunde beruht, so lässt sich doch wohl für die zweite und dritte kein anderer davon verschiedener annehmen. 2. Man sieht gar nicht ein, worin die angebliche Schließung der zweiten Abtheilung bestanden haben soll. Etwa darin, dass in der Originalhandschrift, welche die zweite Sammlung enthielt, kein Raum mehr war? Allein einem solchen Übelstande ließ sich ja leicht abhelfen;

auf keinen Fall war er so bedeutend, dass man um seinetwillen cin Buch aus der passenden Stelle herausgerissen haben sollte. Der Grund der Schließung müste daher ein innerer gewesen seyn. Einen solchen können die Gegner aber auch nicht anführen. Sie gestehen (vgl. Bleek p. 206.), dass die Aufnahme des Buches Daniel in den Canon einzig und allein daraus zu erklären sey, dass man es für das Werk eines zur Zeit des Exils lebenden Propheten hielt, das nur bis zu der Zeit verborgen gewesen sey. Hätte man nun auch die zweite Sammlung für geschlossen gehalten, weil man glaubte, dass alle Überreste der alten Propheten schon vollständig in derselben enthalten seyen, so würde man doch bei Auffindung des vermeintlich ächten Daniel diese Meinung sogleich aufgegeben und die Sammlung wieder eröffnet haben. Gesteht doch Bleck (p. 206.) selbst zu, dass man zu der von ihm angenommenen Zeit der Aufnahme Daniels den ganzen Canon, und also auch die Sammlung der Hagiographa für geschlossen gehalten habe. Also musste auch diese wieder eröffnet werden, und es lässt sich nicht absehen, warum man lieber die angeblich unpassende, als die passende Klasse eröffnet haben sollte. Aus dem Bemerkten geht nun hervor, dass auch die Gegner der Ächtheit annehmen müssen, daß das Buch Daniel nicht deshalb in die dritte Abtheilung aufgenommen wurde, weil man die zweite für geschlossen hielt, sondern weil man aus irgend einem Grunde glaubte, daß es in dieselbe nicht gehöre. Muß man aber dieß zugestehen, warum sollten nicht die Sammler des Canon aus demselben Grunde dem ächten Daniel dieselbe Stelle angewiesen haben? 3. Es ist eine ganz unhaltbare Ansicht, dass die in der zweiten Sammlung sich findenden historischen Bücher nur deshalb in die zweite Sammlung aufgenommen worden, weil keine dritte vorhanden war, und man daher alles, was sich außer dem Pentateuch von heiligen Schriften zur Zeit der Veranstaltung der zweiten Sammlung vorfand in dieselbe zusammenwarf. Die Sammlung würde hienach eine ganz falsche Außehrift ge-

führt haben - denn unrichtig ist es, was Bertholdt p. 76. behauptet, dass alle Verff. heiliger Schriften Distal genannt werden konnten, wenn gleich in dem späteren Hellenistischen Sprachgebrauche das mooning nicht selten diesen weiteren Begriff hat. Das Nomen XIII war Amtsnahme der Propheten, und die ältere allgemeinere Bedeutung (Gen. 20, 7.) erhjelt in der Theokratie eine nähere Begrenzung und kommt nur einmahl in der Poesie Ps. 105, 15, und zwar von solchen vor, die vor den Zeiten des theokratischen Prophetenthums lebten. -Unerklärlich bleibt es bei dieser Annahme, warum nicht die Bücher Ruth und Esra, die allgemein zugestanden, schon zur Zeit der zweiten Sammlang vorhanden waren, in dieselbe aufgenommen wurden. Dies factum beweist, dass man bei der Vertheilung der historischen Bücher in die beiden Abtheilungen von bestimmten Gründen geleitet wurde. - Unerklärlich bleibt es, warum man die Klagelieder Jeremiä von seinen Weissagungen trennte und in die dritte Sammlung aufnahm. Der Grund kann auch hier in nichts anderem liegen, als in der Meinung, dass der göttliche Einfluss, welchen der Verf. bei diesem einen vorwiegend subjectiven Character tragenden Buche erfuhr, ein anderer gewesen sey, wie bei seinen: Weissagungen. - Endlich muss man sich bei dieser Ansicht zu der unnatürlichen Annahme verstehen, dass die Psalmen, der Prediger, das Hohelied, die Sprüche erst in später Zeit von den Sammlern nachgefunden seyen.

Haben wir nun aus unwiderleglichen Gründen dargethan, dass die Hypothese einer successiven Entstehung der dreifachen Eintheilung eine unhaltbare ist, dass dieselbe von Ansang an bestand, und dass man nach bestimmten Gründen jede heilige Schrift ihrer Classe zutheilte, so bleibt uns nur noch die Frage zu beantworten übrig, weshalb man unser Ruch statt in die zweite; in die dritte Abtheilung versetzte. Müsten wir auch diese Frage unbeantwortet lassen, so wäre damit für die Gegner nichts gewonnen. Denn wir haben nachgewiesen, dass die

Sammler überhaupt bei der Einordnung der Bücher von bestimmten Gründen geleitet wurden, und dass selbst die Gegner solche Gründe in Bezug auf den Daniel bei ihnen annehmen müssen. Wir könnten also, wenn es nöthig wäre, das non liquet ohne Gefahr aussprechen. Allein wir befinden uns nicht einmahl in diesem Falle; die Gründe lassen sich ohne viele Mühe auffinden. 'Man muss bei den Propheten unterscheiden, die prophetische ' Gabe und das prophetische Amt. \*) Die erstere komte jemand im höchsten Grade besitzen, ohne deshalb die letztere zu haben. Daniel war würklich im Besitz der höchsten prophetischen Gabe; deshalb wird er im N. T. und bei Josephus Prophet genannt, und in der Alexandrinischen Version ist er unter die Reihe der Propheten versetzt worden. Die Sammler des Canon aber bestimmten die zweite Classe ausschließlich für Schriften, welche von Propheten dem Amte nach, und zwar von ihnen als solchen geschrieben worden. Das erste beweist schon die Benennung שלאים, welche im Verlaufe der Zeit zum Amtsnahmen der Propheten wurde, während die andern Benennungen

daher allgemeiner gebraucht wurden, wie z. B. auch die Psalmendichter Din genannt werden. Vgl. 2 Chron. 29, 30. Es beweist auch die Ansicht der Sammlung selbst, in welcher nur Schriften von Propheten dem Amte nach enthalten sind. — Das zweite wird bewiesen durch die Ausschließung der Klagelieder. Dagegen kann nicht die Aufnahme der von Propheten verfaßten geschichtlichen Bücher angeführt werden. Denn die Abfassung der Geschichte der Theokratie, welche zugleich eine indirecte Weissagung der Zukunft enthielt, bildete einen we-

<sup>&</sup>quot;) Vgl. Witsius, miscell. S. 1. p. 15.: "Distingui in prophetts potest dodum, quod et privatis contigit et in revelatione rerum arcanarum consistit, et munus, quod extraordinaria in ecclesia functio erat certarum quarundam personarum speciali vocatione divina eo destinatarum."

sentlichen Bestandtheil des prophetischen Berufes. Bei dieser Bestimmung der zweiten Abtheilung nun konnten die Sammler den Daniel unmöglich in dieselbe aufnehmen. Er hatte ja nicht, veie die übrigen Propheten in Palästina, und Ezechiel im Exil unter seinem Volke als Prophet gewürkt. Es blieb ihnen also keine andere Wahl übrig, als den Daniel in die dritte Classe zu versetzen. Diese Classe war eine gemischte - sie sollte ihrer Bestimmung nach verschiedenartige heilige Schriften enthalten, deren gemeinsamer Charakter nur die Abfassung von Nichtpropheten dem Amte nach - die Klagelieder bilden nach dem bemerkten nur eine scheinbare Ausnahme - war. Für diese Bestimmung der Classe sprechen schon die Namen derselben; man nannte sie בתובים, Schriften, heilige nämlich, wie γραφαί nicht selten f. γραφαί αγίαι; ferner τα άλλα, endlich nach den ersten Buche der Sammlung ψαλμοί — lauter unbestimmte weitumfassende Bezeichnungen, welche nur dazu dienen diese Sammlung von den beiden übrigen zu unterscheiden, ohne einen bestimmten positiven Charakter derselben auszudrücken. Grade bei dieser Allgemeinheit der Bestimmung aber konnten die Sammler den Daniel in diese Classe aufnehmen, ohne auch nur im geringsten seine prophetische Gabe zu bezweifeln; Theodoret (procem. in Dan.) und seine zahlreichen Nachfolger haben nicht weniger Unrecht, wenn sie es den Juden zum schweren Vorwurf machen, dass sie den Daniel aus der Reihe der prophetischen Bücher herauszureißen wagen, wie die Neueren, wenn sie daraus, dass er sich nicht in derselben findet, auf seine Unächtheit schließen wollen. -

Es bleibt uns nun nur noch übrig, den Grund zu widerlegen, welchen die Gegner aus der Stellung des Buches nach dem Ende der dritten Sammlung zu entnehmen. Hiemit aber scheinen sie es nicht sehr ernstlich zu meinen. Bertholdt (Comm. I. p. 39.) bemerkt selbst, dass man hieraus auf nichts weiteres schließen könne, da das unstreitig ältere Buch des Esra erst darauf folge. In der Einleitung wiederholt er

swar den von ihm selbst verworfenen Grund, widerlegt sich aber auch hier, ohne daran zu denken, wiederum selbst, indem er I. p. 84 bemerkt, die in dem dritten Theile enthaltenen Schriften seyen auf einmahl, oder doch in sehr kurzer Folge auf einander aufgenommen worden. Bleck übergeht diesen Grund ganz. Er fällt auch gleich weg durch die Bemerkung, daß die Sammler des Canons bei der Anordnung der dritten Abthellung überhaupt von keinem bestimmten Gesichtspunkte ausgingen, weder von einem chronologischen, noch von dem der besonderen Wichtigkeit, und daß daher aus der Stellung eines Buches gar nichts weiter geschlossen werden kann.

### V,

"So vortheilhalt Josephus vom Daniel urtheilt, so nach theilig ist von ihm das Urtheil der Talmudisten und späteren Juden, wovon der Grund vermuthlich in einer alten Tradition und in alten auf ihre Zeit fortgepflanzten Zweiseln an der Ächtheit seiner Weissagungen zu suchen ist." Diesem Grunde wurde besonders von Corrodi und seinen Nachtretern ein großes Gewicht beigelegt. Die Widerlegung von Stäudlin aber, l. c. p. 90 ff., hat soviel bewirkt, dass er von den neueren Gegnern entweder ausdrücklich verworsen wird, wie von Bertholdt Comm. VIII. u. Einl. 1508, oder übergasgen. Nur Griesing er l. c. p. 25 hat ihn wiederholt, ohne auf alles dagegen Bemerkte Rücksicht zu nehmen.

Es ist zuvörderst zu bemerken, dass es nur auf Misverständnissen beruht, wenn man schon den älteren Juden eine Geringschätzung des Daniel beilegt, wie diess z. B. von Bertholdt geschieht, welcher als Grund derselben die Verlegenheit anführt, in welche sie durch die auf den Daniel gegründete Polemik der Christen geriethen, und von Kirms, I. c. p. 2., welcher noch die durch die Nichterfüllung der auf die Römer von ihnen bezognen Weissagungen getäuschte Hollnung hinzufügt. Die Stelle des Theodoret, auf die sich beide be-

sonders stützen, gehört gar nicht dahin. Grade das Theodoret den Juden gar keinen anderen Vorwurf zu machen weiss, als den auf Misverstand beruhenden, dass sie dem Daniel nicht die verdiente Stelle unter den Propheten eingeräumt haben, zeigt, daß zu seiner Zeit keine gegründete Klage in dieser Beziehung gegen sie statt fand, wie diess schon Richard Simon (hist. crit. V. T. p. 56.), sich besonders gründend auf eine Stelle des Hieronymus, fest behauptet hat. - In dem Talmud findet eich nur eine Stelle, welche scheinbar dahin gehört, Sanhedrin fol. 93. bei Eisenmenger I. p. 707. Hier wird die Frage aufgewerfon, wo Daniel gewesen als seine drei Gefährten in den feurigen Ofen geworfen wurden, und unter verschiedenen abgeschmackten Antworten auch die angeführt: er sey verreist gewesen, Schweine von Alexandria zu holen. Allein aller Wahrscheinlichkeit nach soll hiedurch nicht Daniel verächtlich gemacht werden, sondern der unreine heidnische König, welchem er diente. - Die Stellen, welche würklich auf irgend eine Weise das Ansehen des Daniel herabsetzen, und welche sich am vollständigsten bei Carpzov l. c. p. 229. gesammelt finden, zerfallen in eine doppelte Classe. In die erste gehören zwei Aussprüche des Abarbanel und des Moses Maimonides (More Neb. p. 319. Buxt.), worin mit der vollkommensten Amerkennung der Canonicität des Buches Daniel, demselben dech wie allen übrigen Hagiegraphen, ein niederer Grad von Eingebung beigelegt wird, wie den Propheten. Man braucht diese Stellen nur anzusehen, um die Behauptung Bertholdts unrichtig zu finden, dass sämmtliche ungünstigere Urtheile der Juden über das Buch Daniel aur von polemischem Effer gegen die Christen ausgegangen seyen. His zeigt sich sogleich, daß sie nur dadurch bestimmt wurden, dem Daniel einen niedrigeren Grad der inspiration beinulegen, weil sie die wahre Ureache der Stellung unter den Hagiographen nicht einsahen, und doch eine Urmche angeben wollten. - In die zweite Classe gehören einige verwerfende mündliche Außerungen über den Daniel von

gemeinen Handelsjuden, ausgesprochen gegen Christen, welche sie aus dem Daniel ihres Irrthums überführen wollten. Diese Änsserungen, dergleichen sich bei keinem einzigen namhaften Jüdischen Schriftsteller finden, führen durch sich selbst auf ihre Quelle, und hätten gar nicht verdient aufbewahrt zu werden. --Durch diese Bemerkungen wird der Grund in seiner ganzen Nichtigkeit gezeigt. Die beiden Stellen des Maimonides und des Abarbanel sind die einzigen beachtungswerthen, und mit demselben Rechte, wie man diesen Zweisel an der Achtheit des Daniel Schuld gibt, weil sie ihm eine andere Art der Inspiration beilegen, wie den Propheten, könnte man auch behaupten, dass alle Hagiographa unächt seyen. Ihr Urtheil über das Buch Daniel ging nur daraus hervor, dass sie dasjenige, was sie als allgemeines characteristisches Merkmahl der Hagiographa betrachteten, das Geschriebenseyn im heiligen Geiste (17) **ピフア**ス), auch dem Daniel als einem Bestandtheile derselben beilegten.

### VI.

"Es liefert aber auch das Buch selbst einen ziemlich sichern Beweis, dass es erst zu einer Zeit abgesalst ist, wo der übrige Canon schon bestand, und als ein abgeschlossenes Ganzes angesehen wurde. Cap. 9, 2 wird mit dem Ausdrucke eine Sammlung bezeichnet, worin sich die Weissagungen des Jeremiäs befanden; es kann dieser Ausdruck nur wie 70 848λία, ή γραφή, αὶ γραφαί, den Inbegriff der heiligen Schriften des jüdischen Volkes bezeichnen, die vor andern Canonisches Anschen hatten, und unter denen sich ohne Zweisel nicht allein die prophetischen Schriften befanden, sondern auch der Pentateuch, da sich nicht denken läßt, dass jene Bezeichnung sollte je vorzagsweise von irgend einer Sammlung ohne den Pentateuch gebraucht seyn. Der Verf. verräth hier also wider Willen sein Zeitalter, indem er den Daniel schon die zu seiner Zeit noch nicht vorhandene Sammlung heiliger Schriften kennen läfst."

lässt." So Bleek I. c. p. 209., vor ihm Gesenius s. v. 700, nach ihm Kirms p. 10., u. Winer s. v.; Bertholdt, Comm. I. p. 79. erwähnt diesen Grund nur beiläusig, indem er, wie de Wette, Einl. §. 13, a, unter den D700 blos eine besondere Sammlung prophetischer Schriften versteht.

Es wird bei diesem Grunde suvörderst willkührlich angenommen, dass משפרום eine stehende Bezeichnung einer geschlossenen und allgemein anerkannten Sammlung heitiger Schriften sey. Der Artikel, auf den schon Ch. B. Michaelis diese Annahme grundet, beweist diess nicht. "Ich Daniel, heisst es, betrachtete in den Schriften, DIDD, die Zahl der Jahre, welche nach der Weissagung des Jeremias bis zur Wiederherstellung des Staates vergehen sollten." Der Artikel steht häufig bei solchen Gegenständen "die als bestimmte in der Gattung aus den Umständen der Rede, und Wortverbindung dem Zuhörer deutlich sind", vgl. Ewald, Gramm. p. 567. Darnacht eind: die Schriften hier diejenigen Schriften, in denen die angeführte Weissagung des Jeremias enthalten ist. Gegen die Beziehung auf das geschlossene Ganze des alttestamentlichen Canon spricht schon, dass auch in dem späteren Sprachgebrauche משפרים nie als terminus technicus — dieser ist vielmehr Hakketubim — zur Bezeichnung desselben vorkommt. Auch konnte der angebliche Pseudodaniel von einer geschlossenen Sammlung schon deshalb nicht reden, weil er ja selbst die Absicht gehabt haben soll, seinem Machwerke die Aufnahme in den Canon zu verschaffen. Es läßt sich also aus dieser Stelle weiter nichts schließen, als daß Daniel sich im Besitze gewisser heiliger Schriften befand - welcher, wissen wir nicht weiter, außer daß die Sammlung der Weissagungen des Jeremias unter ihnen gewesen seyn muls. Dass aber diess etwas gegen die Achtheit des Buches beweisen könne, wird wohl Niemand behaupten. Wir wollen uns nicht einmahl darauf berusen, dass nach überwiegenden Gründen sich schon vor dem Exil in dem Tempel eine publica auctoritate veranstaltete Sammlung helliger Schriften befand. Die Vertheidigung der Beweis-Hengstenberg Beitr. I.

34

führung von Eichhorn, Einl. I, §. 3., von Pareau l. c. p. 49. ff. u. A. gegen die Einwürse von Bauer, Corrodi und Bertholdt, und die Verstärkung derselben, wärde uns hier zu weit führen, und ist für unsere Sache nicht unumgänglich nothwendig. Für uns genügt die Nachweisung, dass schon vor der Sammlung des Canons nach dem Exil Privatsammlungen heiliger Schriften vorhanden waren. Diess liegt eigentlich schon in der Natur der Sache. Wurden Moses und die Propheten von jeher als göttliche Gesandte anerkannt, wie sich hiefür aus ihren Schriften unzählige Beweise beibringen lassen, so lag auch in dieser Anerkennung für die frommen Theokraten die Aufforderung, sich in den Besitz einer möglichst vollständigen Sammlung ihrer Schriften zu setzen. Es fehlt uns aber auch nicht an historischen Beweisen, dass dieser Aufforderung genügt wurde. Eine bedeutende Sammlung heiliger Schriften mus namentlich der Prophet Jeremias besessen haben. Diess lässt sich aus denjenigen Stellen seiner Weissagungen unwidersprechlich darthun, in denen die Weissagungen früherer Propheten nachgeahmt sind. Er hatte unter andern vor sich: den Pentateuch, den Jesaias, den Obadjah, den Micha, welcher Cap. 26, 18. auşdrücklich citirt wird, eine Psalmensammlung, das Buch Hiob (vgl. die Verfluchung der Geburt 15, 10. und hes. 20, 14. mit Hiob c. 3.); vgl. Eichb., Einl. §. 536., de Wette 8, 217., Jahn II, 2, 463. ff., Kleinert, Echtheit des Jesaia p. 130. ff. Ebenso zahlreich aber waren die Schriften, welche. Sacharjah vor sich hatte, wie diess unten in der Abhandlung über die Integrität des Sacharjah gezeigt werden wird. Mehr als dieser beiden Beispiele bedarf es aber nicht, um den ganzen Grund zu beseitigen. Wir brauchen gar nicht zu der kühnen Vermuthung Pareaus (p. 52.) unsere Zuflucht zu nehmen, dass Jeremias vor der Verbrennung des Tempels, nach der (sehr! unsicheren, blos in der im Ganzen mährelienhaften Stelle 2 Macc. 2, 4 - 8. und auch darin nicht einmal deutlich enthaltenen) jüdischen Tradition, die heilige Bibliothek gerettet, und sie dem

Daniel mit Hinzufügung seiner eigenen Weissagungen in Verwahrung gegeben habe, für welches letztere der Beweis allein auf unsere durch falsche Beziehung des Artikels misverstandne Stelle gegründet wird. Daniel war nur im Besitze einer der mehr oder weniger reichen Privatsammlungen, aus denen nach dem Exil der vollständige Canon des A. T. zusammengesetzt wurde.

#### VH.

"Man findet im Daniel eine zwecklose Verschwendung von Wundern. Was half es dem Nebucadnezar, seine Thronfolger, oder die Revolutionen zu wissen, welche mit seiner Monarchie in der Folge vorgehen würden? War es so vielfacher Wunder werth, seinen politischen Vorwitz zu vergnügen? Welchen Zweck hatte es, durch eine Schrift, die Niemand außer Daniel lesen konnte, dem Belschazar kund zu thun, dass die Meder und Perser Meister von seiner Hauptstadt seyn würden? u. s. w. Diese Zwecklosigkeit der den gewöhnlichen Naturlauf durchaus übersteigenden Wunder muß auch den gutmüthigsten Forscher irre machen." So besonders Bertholdt (Comm. I, 22), Griesinger p. 49., Kirms p. 11. Es liegt am Tage, dass dieser Angriff eigentlich gegen die Wunder selbst gerichtet ist; doch verdient er insofern unsere Berücksichtigung, als er sich in ein anständigeres Gewand gehüllt hat. - Allerdings ist es der Gottes würdige Zweck, welcher die Wander der Schrift von den heidnischen Prodigien unterscheidet, und es würde um die Achtheit des Buehes Daniel schlimm stehen, wenn sich ein solcher bei den in demselben enthaltenen Wundern nicht nachweisen ließe. Wir brauchen uns aber hier nicht blossen Vermuthungen und Möglichkeiten zu überlassen; das Buch selbst gibt uns über den Zweck der Wunder bestimmte und ansdrückliche Erklärungen. Der Zweck der Aufsätze im Buche Daniel - bemerkt Griesinger p. 81. gans richtig, obzleich er aus dem richtigen factum einen falschen Schlass zieht --

36

ist nicht versteckt; daß Jehovah mächtiger sey, als alle Götter der Heiden, dass er allein die Schicksale der Weltreiche bestimme, dass er denjenigen, welcher in lästerndem Übermuthe sich über Jehovah erhebt, sein Lieblingsvolk antastet, nicht ungestraft lasse, diess wird beständig wiederholt, nicht blos gelegentlich, sondern gesucht, recht absichtlich." Man lese nur die 6 ersten Capp. aufmerksam durch und man wird bei jeder ein zelnen wunderbaren Begebenheit diesen Zweck ausgedrückt finden. Nachdem Daniel z. B. durch übernatürliche Erleuchtung dem Nebucadnezar seinen Traum mitgetheilt und ausgelegt hat, erkennt Nebucadnezar Cap. 2, 46. bewundernd an, der Gott der Juden sey ein Gott über alle Götter, ein Herr über alle Könige, der die verborgenen Dinge offenbare. Cap. 3. lobt Nebucadnezar, nachdem er zuerst v. 15. den Gott Israels trotzig herausgefordert hatte, nachher, als er durch die wunderbare Errettung seiner Verehrer seine Ehre gegen die Götzen gerettet hat, den Sadrach, Mesach und Abednego, dass sie keinen Gott anbeten wollten als ihren Gott, und verbietet allen seinen Unterthanen den Gott Israels zu lästern, weil kein anderer Gott sey, der also erretten könne, als dieser. In Bezug auf das Wunder der schreibenden Hand wird Cap. 5, 24. ausdrücklich bemerkt, es sey darum geschehen, um die Allmacht des Gottas zu offenbaren, den Belschazar in frechem Übermuthe bei einem Götzenfeste verhöhnt und gegen die Götzen herabgesetzt hatte. In Daniels Errettung aus der Löwengrube sieht Darius der Meder einen Erweis der Allmacht des Gottes Israel, und gibt einen Besehl, dass alle seine Unterthanen, den Gott Israels fürchten und scheuen sollen. - Es fragt sich aber nun ferner, ob grade zur Zeit Daniels die Erreichung dieses Zweckes, die Erweisung der Allmacht des Gottes Israel vor den heidnischen Königen und Völkern, von der Wichtigkeit war, dass die aufgewandten Mittel in keinem Misverhältnisse zu dem Zwecke stehen. Diese Frage kann von demjenigen, welcher überhaupt die Göttlichkeit der geoffenbarten Religion von ganzem Herzen

auerkennt, und einen entsprechenden Begriff von der Erhabenheit der durch dieselbe zu realisirenden Zwecke hat, nicht anders als bejaht werden, und zwar aus folgenden Gründen.

1. Das Bundesvolk wurde durch die Wegführung ins Exil, in die Mitte abgöttischer Völker der Versuchung zum Abfalle noch in weit höherem Grade ausgesetzt, der es schon früher im Vaterlande nicht zu widerstehen vermocht hatte. schwunden war die heilsame Anregung, welche das religiöse Zusammenleben und sein Mittelpunkt, der Tempel, gewährte; nahe lag, nach den Vorstellungen der alten Welt, der Gedanke, daß der Spott der Heiden, welche aus der Ohnmacht des Volkes auf die Ohnmacht seines Gottes schlossen, gegründet sey. Selbst die Besseren, welche der häufigen Aussprüche der Propheten eingedenk, erkannten, dass die Ursache nicht in Gottes Ohnmacht, sondern in dem Verderben des Volkes liege, konnten sich nicht darin finden, dass Gett nicht "um seines Namens willen" sein Volk vor dem gänzlichen Untergange bewahrt hatte. Die Hoffnung auf die verheilsene Errettung fand in dem sichtbar Erscheinenden durchaus keinen Anknüpfungspunkt. Bei dieser Stimmung nun, für die sich mit leichter Mühe eine Menge von Belegstellen anführen ließen, war es - wenn überhaupt die Erhaltung der wahren Religion unter dem Bundesvolke, die nothwendige Bedingung der Erscheinung des Messias, von Wichtigkeit war - gewiß äußerst passend, das der Glaubensschwachheit auch sinnliche Stärkungsmittel dargereicht, und die Allmacht des wahren Gottes auf glänzende Weise in dem sichtbar Erscheinenden kund gethan wurde, dass die durch diese wunderbaren Begebenheiten bewirkte Erhebung Daniels zu den höchsten Würden am heidnischen Hofe, zum Zeichen und Unterpfande der bevorstehenden Erhebung des ganzen Volkes diente. Diesen Grund bemerkt schon Hieronymus in dem Comm.: "Quod quidem et in Joseph apud Pharaonem et Aegyptum factum legimus et in Mardochaeo apud Afsverum: ut in utraque gente haberent oaptivi et peregrinantes Judaci solatia, videntes hominem gentis suae Aegyptiorum esse principem vel Chaldacorum."

2. So wie Joseph durch wunderbare göttliche Fügungen im fremden Lande zu der höcksten Würde erhoben wurde, damit er der Erhalter seiner Familie werde, auf deren engen Umfang damals das Reich Gottes eingeschlossen war - so wie später Gott durch Wunder, deren Größe bei weitem die in unserem Buche vorkommenden übersteigt, die Befreiung seines Volkes bewürkte, als es zum erstenmahle sich unter dem Drucke in Feindes Land befand: so hatten auch die zu Daniels Zeit verrichteten Wunder den Zweck, vermittelst der darch sie bewürkten Aperkennung der Allmacht des Herrn und Auctorität des Daniel die Befreiung der Israeliten vorzubereiten. der letztere an derselben ganz besondern Antheil gehabt habe, wird selbst von den Gegnern zum Theil anerkannt. So sagt Bertholdt, im Widerspruche mit seiner Behauptung der Zwecklosigkeit der Wunder, Comm. I. p. 11., Daniel habe ohne Zweifel sehr viel dazu beigetragen, dass die Jüdischen Deportirten von Cyrus die Erlaubniss erhielten, in ihr Vaterland zurückzukehren und Jerusalem und den Tempel wieder aufzubauen. Würklich ist es auch ohne diese Annahme unerklärlich, wie Cyrus in dem uns Esra 1, 1 - 4. erhaltenen Edikte unter Anerkennung des Schutzgottes der jüdischen Nation als des allgemeinen Herrn Himmels und der Erden, der ihm alle Königreiche der Erde geschenkt habe, den Besehl zur Besreiung des Volkes und zur Wiederaufbauung des Tempels geben konnte. Daß die von de Wette, Gesenius (zu Jes. 41, 2.), und Schlosser dem Cyrus untergelegten Motive zur Erklärung des facti nicht hinreichen, hat Kleinert l. c. p. 155. ff. treffend gezeigt. Man braucht das Edikt nur anzusehen, um sich zu überzeugen, daß eine gewisse Ähnlichkeit der Religionen, bei weit größerer anderweitiger Verschiedenheit, es nicht hervorrusen konntes und die Behauptung, dass Cyrus aus politischen Gründen die Juden begünstigt habe, legt diesem Volke eine Bedeutsamkeit bei, die

es damals durchaus nicht besaß. Wir stimmen vollkommen mit Kleinerts gründlich bewiesener Annahme überein, dass die unmittelbare Veranlassung des Ediktes die Lesung der Jesaianischen Weissagungen über die durch Cyrus den Juden zu . gewährende Besreiung bildete. Allein grade diese Veranlassung setzt eine andere entferntere Ursache des Ediktes, die Einwirkung Daniels voraus. Es lässt sich nicht denken, dass die dem Cyrus ex abrapto von einem unbekannten Juden vorgelegten Weissagungen des Jessias, für deren Echtheit ihm ja in diesem Falle nichts Gewähr gab, ihn zu so wichtigen Entschließungen bewogen haben sollten; es läfst sich nicht denken, dass er zu einer solchen Erkenntnis der Allmacht des wahren Gottes gelangt seyn sollte, wenn er dieselbe nicht vorher schon in unzweideutigeren Erweisungen kennen gelernt hatte. Alles dagegen wird leicht erklärlich, sobald wir die Mitwirkung Daniels annehmen; wie sehr dieser nach der Befreiung seines Volkes verlangte, zeigt Cap. 9.; er hatte schon die Chaldäischen Könige dahin gebracht, dass sie den Gott Israels als den Herrn über alle Herrn und den Gott über alle Götter anerkannten; Darius Medus hatte ihn, da ihm seine merkwürdige dem Belschazar ertheilte Weissagung kund geworden, zu den höchsten Ehren erhoben, und nachher in einem öffentlichen Edikte die Auerkennung des Gottes Israel ausgesprochen, die wir in dem Edikte des Cyrus wiederfinden; jetzt war bis zur Befreiung der Israeliten nur noch ein Schritt, und dass Cyrus diesen that, bewirkte Daniel theils durch sein großes Ansehen bei ihm, das auf allen vorhergehenden, auch auf den unter der Regierung der Chaldäer geschehenen wunderbaren Begebenheiten ruhte, theils dadurch, dass er ihm die ihn betreffenden Weissagungen des Jesaias vorlegte, die durch seine Auctorität beglaubigt wurden. - Gesetzt aber man wollte die letztere Nachricht verwerfen, so würde man um desto mehr genöthigt seyn zur Erklärung des unläugbaren facti, der Befreiung der Israeliten, die Mitwirkung des Dauiel anzunchmen.

3. Es waren aber auch in Bezug auf die Heiden selbst

diese Erweisungen der Allmacht des wahren Gottes nicht ohne Wichtigkeit. Wir dürfen allerdings nicht mit mehreren älteren Auslegern annehmen, dass die heidnischen Könige durch dieselben wirklich bekehrt worden seyen; der Gegenbeweis lässt sich aus unserem Buche selbst führen. Allein es wurde doch eine heilsame Scheu vor dem Gotte Israels unter den Heiden erweckt, und dadurch der stolzen Verachtung desselben Gränzen gesetzt, die damals durch die Ohnmacht seines Volkes besondere Nahrung erhalten hatte. Diess diente aber als Vorspiel und Vorbereitung der späteren vollkommneren Offenbarung seiner Herrlichkeit unter ihnen, \*) und wurde zugleich, auch abgeschen von einer bestimmten Wirkung, durch die Majestät Gottes erfordert, welche sich niemals unbezeugt liefs, wenn der wahre Gott in Berührung mit den Götzen kam, und gleichsam aufgefordert wurde, sich gegen sie zu rechtfertigen, wie z. B. der Untergang Pharaos und seines Heeres schon allein durch diesen Grund nöthig gemacht wurde, und auch der Untergang von Sanheribs Heere gewiss diesen Mitzweck hatte. - Nach diesen Bemerkungen überlassen wir es unseren Lesern, ob sie Griesinger beitreten wollen, wenn er p. 49. behauptet, wenn sich auch scheinbare Zwecke von einigen Wundern denken lassen, so lasse sich doch der unnöthige große Aufwand von Wundern keinesweges mit der Weisheit Gottes reimen. Uns erscheint diese Behauptung um so mehr unbegründet, wenn wir hinzunehmen, dass die Wirksamkeit der Wunder nicht bloss auf Daniels Zeitgenossen berechnet war, sondern dass sie auch der spätern Gemeinde des alten Bundes sowohl, namentlich unter den Verfolgungen des Antiochus Epiphanes, vgl. 1 Macc. 2, 52 - 60., als des neuen zur Stärkung des Glaubens dienen sollten und gedient haben, wie sich davon aus der christlichen Kirche zahlreiche glänzende Beispiele anführen ließen.

<sup>\*)</sup> Nicht zu überschen ist, das schon mit dem Ende des Exils manche Heiden sich zu dem Gotte Israels bekehrten. Vgl. Jahn, Archäel. III. p. 179. sqq.

#### VIII.

"Das Buch Daniel enthält historische Unrichtigkeiten, die Daniel unmöglich niedergeschrieben haben kann, und die sich nur durch die Annahme eines entfernten Scribenten erklären Der glänzendste Fall ist Cap. 8, 1. 2. ser Stelle befindet sich Daniel im 3ten Jahre des Belschazar in der Burg Susan in der Landschaft Elymais. Im 27sten Verse sagt er, dass er hier königliche Amtsgeschäfte zu verrichten gehabt habe. Diese Nachricht steht aber in mehrfachem Widerspruche gegen die Geschichte. a. Die Landschaft Elam gehörte nie dem Chaldäischen Hofe in Babylon an. Dass Nebucadnezar sie nicht beherrschte, geht hervor aus Jeremias 25, 25. u. Jes. 21, 2., wo sie als Bestandtheil des Medischen Reiches erscheint. Von seinen schwachen Nachfolgern aber läßt sich die Unterjochung derselben durchaus nicht erwarten. Es ist also ein Verstoß gegen die Geschichte, dass Daniel damals in diesem Lande gewesen, und öffentliche Geschäfte dort zu betreiben gehabt habe. b. Es wird hier einer Burg in Susan erwähnt. Zu Nabonneds Zeit aber war noch gar kein Hoflager und auch keine königliche Burg in der Hauptstadt von Elymais vorhanden. Erst die Könige nach Cyrus nahmen ihre Winterresidenz in Susan; erst Darius Hystaspis liefs die dazu erforderlichen Gebäude ansführen. Plin. H. N. VI, 26. c. Die Stadt hatte, wie man aus Herodot weiß, vorher einen andern Namen. Erst lange nach der an unserer Stelle angegebenen Zeit ging der von Darius Hystaspis der Burg wegen ihrer Pracht beigelegte bildliche Name (2) Lilie auf sie über." So mit großer Ausführlichkeit Bertholdt, Comm. I, 34. II, 476. ff. Einl. p. 1541., und nach ihm Griesinger p. 40., de Wette u. A. Alle diese Gründe lassen sich aber mit vollkommener Sicherheit als ungegründet erweisen.

a) Es lüsst sich darthun, dass Nebucadnezar Elam eroberte und seinem Reiche einverleibte, wie diess neuerdings auch von

## 42 Gründe gegen die Ächtheit des Daniel.

Rosenmüller, Bibl. Alterthumsk. I, 1. p. 309. angenommen worden. Zu Anfange des Königreiches Zedèkiah weissagt Jeremias dem Reiche Elam Zerstörung und Untergang durch die Chaldäer, Cap. 49, 34. ff. Die Erfüllung dieser Weissagung zeigt Ezech. 32, 24., wo in einer bald nach der Zerstörung Jerusalems gegebenen Weissagung unter den übrigen von Nebucadnezar zerstörten Reichen auch Elam mit aufgeführt ist. Steht es nun fest, dass Nebucadnezar Elam unterjochte, so sieht man nicht ein, wie es im 3ten Jahre Belschazars - 14 Jahre vor der Eroberung Babylons durch das Medisch-Persische Heer; denn der letzte König der Chaldäer regierte nach Berosus und Ptolemaeus 17 Jahre — unter Medischer Oberherrschaft gestanden haben sollte. Die beiden von Bertholdt angeführten Stellen beweisen diess durchaus nicht. Die Stelle des Jeremias spricht geradezu dagegen. Elam wird in dieser im ersten Jahre Nebucadnezars ausgesprochenen Weissagung nur wegen der Nähe des Ortes mit Medien zusammengestellt; es werden ihm, wie Medien, selbstständige Könige beigelegt, und die Besiegung des Volkes durch Nebucadnezar angekündigt. Bei Jesaias erscheint allerdings Elam neben Medien als das Volk, welches die Chaldäer besiegen soll; allein höchstwahrscheinlich steht Elam hier in der umfassenderen Bedeutung, in der es überhaupt in den älteren Büchern der Schrift vorkommt, und dient namentlich zur-Bezeichnung von Persien, dessen besondrer Name sich zuerst bei Ezechiel findet; vgl. Vitringa und Gesenius z. d. St. Stände aber auch Elam ganz in derselben Bedeutung wie bei Daniel, so würde die Stelle doch nichts weniger beweisen, als dass im 3ten Jahre Belschazars die Elamiter den Chaldäern nicht unterworfen waren. Es würde nichts anderes darin liegen. als dass beim Ausbruche des Krieges gegen die Chaldäer, die Elamiter freiwillig zu den Medern übergehen, oder von ihnen unterjocht in ihrem Heere dienen würden. - Es würde also in unsrer Stelle durchaus keine Schwierigkeit liegen, wenn man auch wirklich mit Bertholdt eine leibliche Gegenwart Daniels

in Susa annehmen wollte; allein es läßt sich zum Überflusse noch darthun, dass Daniel nur auf die Weise zu Susa war, wie Ezechiel in den Gesichten Gottes zu Jerusalem 8, 3, 40, 2, wie diesa Theodoret, Abenesra, Calvin, Ch. B. Michaelis und viele andere Ausleger angenommen haben. Dafür spricht 1. Dass der Zweck, zu dem sich Daniel grade nach Susa versetst fühlt, so deutlich in die Augen springt. Susa war die zukünstige Hauptstadt des Reiches, welches die Weissagung betraf. Theodoret: τὰ Σοῦσα μητρόπολις ἦν πάλαι Περσῶν έπειδη τοίνυν την της Περσικής βασιλείας μανχάνει κατάλυσεν, ἀναγκαίως εν εκείνη τη πόλει δοκεί βλέπειν την ἀποκάλυψεν. 2. Es wird v. 27. gesagt, Daniel habe, nachdem er sich von der durch die mit der Vision verbundene Anstrengung entstandenen Leibesschwachheit erholt, die Geschöfte des Königs besorgt. Diess weist uns auf Babylon, nicht auf Susa, als den wirklichen Aufenthaltsort des Propheten und den Schauplatz der Vision hin. Es lässt sich nicht denken, was Daniel zu Susa für königliche Geschäfte zu besorgen gehabt hätte. Bertholdt meint die Eintreibung des Tributes; allein Daniel war unter den Chaldäischen Königen, und auch, wie aus Cap. 5, 11. hervorgeht, unter Belschazar, Vorsteher der Babylonischen Hofgelehrten, und hatte als solcher mit der Eintreibung des Tributes in einer Provinz nichts zu thun und überhaupt gar keine Geschäfte außer Babylon, und doch soll er königliche Geschäfte an dem Orte betrieben haben, wo er die Vision gehabt. Sein Aufenthalt zu Susa muss also zur Vision gehören. 3. Diess wird aber auch, und diess reicht schon allein zum Beweise hin, v. 2. ausdrücklich gesagt. Dieser Vers heisst wörtlich: "und ich sah im Gesichte, und es geschah, da ich sah, und ich war zu Burg Susan in der Provinz Elam, und ich sah im Gesichte, und ich war am Flusse Ulai. Und ich hob meine Augen, auf und sah, und siehe da ein Widder u. s. w." Nach Bertholdt soll das "und ich war" u. s. w. beide Mahle eine Parenthese seyn, und die Worte: "und ich sah im Gesichte," sollen bloß

## 44 Gründe gegen die Achtheit des Daniel.

den Übergang zu der folgenden Erzählung machen. Diese Erklärung hat aber gewiss nicht den Vorzug der Leichtigkeit.
Nach ihr steht nicht allein das zweimalige: "und ich sah im
Gesichte" überflüssig, was sich noch allenfalls rechtfertigen ließe,
sondern auch das: "und ea geschah, da ich sah." Die natürliche,
sich jedem zuerst darbietende Erklärung ist auf jeden Fall die,
das das: "und ich sah im Gesichte", mit dem: "und ich war",
in einer ursachlichen Verbindung steht, zumal da v. 3. eine ganz
ähnliche Verbindung statt findet; "ich hub meine Augen auf
und sah, und ein Widder stand."

b) Wir geben allerdings zu, dass eine Burg zu Susan erwähnt werde. Denn wenn gleich das אורה hier in weiterer Bedeutung steht - Burg Susan für Stadt Susan, vgl. Gesen., thes. s. v. -, so ist diese weitere Bedeutung doch nur dann erklärlich, wenn eine Burg in der Stadt vorhanden war. Allein die Behauptung, dass Susan damals noch gar keine Burg gehabt habe, ist zuvörderst gar nicht auf ein historisches Zeugniss gegründet. Denn die angeführte Stelle des Plinius kann nicht als solches gelten. Er sagt: in Susiana est vetus regiu Persarum Susa, a Dario Hystaspis filio condita. Er behauptet nicht, dass das Schloss allein, sondern dass die ganze Stadt Susa erst von Darius Hystaspis gegründet sey. Diese Behauptung aber wird durch das einstimmige Zeugniss aller Orientalischen (vgl. Herbelot, bibl. Orient. s. v. Sous p. 829.) und Griechischen Schriftsteller widerlegt, welche die Erbauung der Stadt Susa in das graueste Alterthum versetzen. Strabo nennt p. 1058. als ihren Gründer den Tithonos, Vater des Memnon, und führt unter den Gründen, welche die Persischen Könige bewogen, die Stadt zu ihrer Residenz zu erheben, die Größe und Pracht derselben an. Plinius hat also anf jeden Fall, wenn seinem Zeugniss überhaupt Wahrheit zu Grunde liegt, sich eine Verwechselung der Erweiterung und Verschönerung der Stadt mit der ersten Erbauung derselben zu Schulden kommen lassen. - Die Behauptung, dass Susa vor der Zeit des Darius

Hystaspis noch kein Schloß gehabt, ist aber nicht bloß grundlos, sondern sie läßt sich auch durch bestimmte historische Zeugnisse widerlegen. Susan, die Hauptstadt von Elam, mußte schon deshalb eine Hofburg haben, weil es yon Abrahams Zeiten an schon selbstständige Könige hatte, vgl. Gen. 14, 1. He rodot (5, 54.), Strabo l. c. und Stephanus von Byzanz erwähnen diese Burg ausdrücklich und sagen, sie habe von ihrem Erbauer den Namen rå Msurvovia geführt, und sey bis auf die Herrschaft der Perser geblieben. Cyrus, der, nach dem Zeugnisse des Xenophon, zu Susa die drei Frühlingsmenate zuzubringen pflegte (vgl. Hoeck, veter. Mediae et Persiae monumenta p. 92.), muß doch dort wohl eine Burg vorgefunden haben.

c) Ebenso aus der Lust gegriffen ist die Behauptung, dass der Name Susa erst von Darius Hystaspis der Burg beigelegt und von ihr auf die Stadt übergegangen sey. Diese Annahme findet zuvörderst in der Benennung selbst keine Stätze. Unrichtig ist die Behauptung Bertholdts, dass derselbe sich auf die Schönheit der Gebäude beziehe; nach Athenaeus und Stephanus von Byzanz (bei Hoeck l. c. p. 90. und vollständiger bei Bochart, Geogr. Sac. p. 751.) erhielt die Stadt den Namen von den vielen in der Gegend wachsenden Lilien. Ebenso wenig kann diese Behauptung sich darauf stützen, dass die Stadt im Alterthum den Namen Memnonsstadt führe; nur der Burg wird von den angeführten Schriftstellern (vgl. auch Herod. 5, 53.) der Name Memnonsburg beigelegt; hier ist aber, wie auch Gesenius I. c. anerkennt, von der Stadt die Rede. Die Benennung Msuvoviov doru bei Herodot C. 54. ist nur appellativisch, - Herodot hat an derselben Stelle als Nomen proprium Susa. Einer Veränderung des Namens der Stadt zur Zeit des Darius Hystaspis wird nicht nur bei keinem einzigen Schriftsteller mit einer Sylbe Erwähnung gethan, sondern anser Herodot bezeugt auch Xenophon, Cyrop. VIII, 6, 22., das Vorhandenseyn des Namens Susa schon in älterer Zeit;

# 46 Gründe gegen die Achtheit des Daniel.

dazu kommt, dass die Behauptung, dass der Name Susan erst durch Darius Hystaspis aufgebracht worden, sich auf die schon als grundlos erwiesene Hypothese gründet, dass er der Erbauer der Stadt oder der Burg sey, und dass man, ihre Richtigkeit vorausgesetzt, doch wie bei andern ähnlichen Namensveränderungen, eine Beziehung des Namens auf die Person des Ertheilenden wahrnehmen müßte. — So ist also bei dieser ganzen Argumentation Bertholdts oleum et opera verloren.

Unter den Beispielen historischer Unrichtigkeiten fähre man ferner an die Beschreibung der Löwengrube in Cap. 6., welche mit dem, was wir sonst von Löwengruben wissen, in entschiedenem Widerspruch stehen soll. Bertholdt, Comm. II, 397. ff., legt hierauf noch wenig Gewicht (vgl. jedoch I. p. 74.); de Wette aber geht in seiner lächerlichen Anmassung so weit, dass er die Vorstellung von der Löwengrube eine lächerliche nennt. Wir haben über die Einrichtung der Chaldäischen oder Medenersischen Löwengruben nicht die geringste anderweitige Nachricht; wir besitzen überhaupt nur eine einzige Beschreibung der Löwengruben aus ganz anderem Lande und ganz anderer Zeit, in Hösts Nachrichten von Maroko und Fes, S. 77. und 290., ausgezogen in Jahns Archäologie II, 2, p. 355, u. vollständig abgedr. in Rosenm. A. u. N. Morgenl. IV. Nr. 1084. Diese stimmt noch dazu in den wesentlichsten Zügen, darin das die Löwenbehälter unterirdisch waren, und darin dass die zum Tode Verurtheilten in dieselben herabgeworfen wurden, mit der unsrigen überein. Ja, es lässt sich genau betrachtet nicht einmahl irgend eine Verschiedenheit nachweisen. Denn die Behauptung, dass der Löwengrube an unserer Stelle eine ganz enge Offnung beigelegt werde, grade wie den oben sich zuspitzenden Cisternen, beruht bloß darauf, daß nach v. 18. dieselbe durch einen oben derauf gelegten Stein verschlossen wurde. Man hat sich aber hier einen großen platten Stein zu denken, welcher, wie bei den Gräbern (vgl. Jahn' Archäol. I, 2. §. 243.), zar Thüre diente. — Ebenso willkührlich angenom-

men ist eine andre historische Unrichtigkeit: "Nach Cap. 5, 11. 13. 18. 22. soll Belschazar (Nabonned), der nach den Profangeschichtschreibern der vierte Nachfolger Nebucadnesars ist, ein Sohn desselben seyn. Diess konnte nicht von Daniel gesagt werden, der mit Nebucadnezars Familie ganz genau bekannt seyn muste." Bertholdt, Comm. I, 35., Bleek p. 270., Kirms p. 11. Es ist allgemein zugestanden, das De nicht selten die Vorfahren überhaupt, [2] oder 22 die Nachkommen, und speciell die Enkel bezeichnet. (Vgl. Gesen., thes. p. 6. u. p. 216.) Belschazar aber war wahrscheinlich ein Sohn Evilmerodachs und Enkel Nebucadnezars: (Vgl. die Beweisfährung bei Rosenmüller, Alterthumsk. I, 2. p. 89.) Es lässt sich also ans dieser Bezeichnung an sich durchaus nicht entnehmen, dass der Verf. den Belschazar für einen Sohn Nebucadnezars gehalten habe. Allein, wendet Bleck ein, hätte der Verf. diess nicht gethan, so würde er v. 11. gleich anfangs ,, und zur Zeit seines Vaters ist Einsicht in ihm erfunden worden" ausdrücklich den Namen Nebucadnezars mit hinzugefügt haben. Mit weit größerem Rechte könnte man daraus, dass in den gleich darauf folgenden Worten das: "dein Vater" näher bestimmt wird durch: "der König Nebucadnezar", schließen, dass die Königin oder der Verf. ausdrücklich den Nebucadnezar von dem eigentlichen Vater Belschazars unterscheide. aber sogar wohl einen Grund angeben, warum die Königin nicht gleich im ersten Athem diese nähere Bestimmung gibt. Die hier ans ihrem Gemache in den Speisesaal eintretende Königin war nicht, wie Bertholdt l. c. p. 366. annimmt, die Gemahlin Belschazars — denn seine Gemahlinnen waren nach v. 2. in dem Speisesaale zngegen —, sondern die Königin Wittwe, die Gemahlin Evilmerodachs; vgl. die spätere Beweisführung. Wenn diese von Begebenheiten redete, die zu den Zeiten von Belschazars Vater vorgegangen, so durfte sie mit Recht erwarten, dass er nicht an den unbedeutenden Evilmerodach denken werde, der nach dem Zeugnisse des Berosus bei Josephus nur zwei Jahre regierte, sondern an den berühmten, geseierten Nebucadnezar. — Die Verschiedenheit der Namen Belschazar und Nabonned, auf die sich Bleek noch beruft, kann um so weniger et was beweisen, da beide wie überhaupt die Namen der alten Könige des Orients mehr Beinamen, als Eigennamen sind — Belschazar von dem Götzen Bel (Ges. thes. p. 226.), Nabonned von dem Götzen Nebo (Ges. Jes. II, 342.). — Kommt doch auch Nebucadnezars Vater unter dem doppelten Namen Nebucadnezar und Nabopolassar vor; vgl. Berosus bei Joh. Arch. X, 11, 1.

Ferner suchen es Bertholdt, Comm. II. p. 855. ff., und nach ihm Bleek p. 270., de Wette und, was zu verwundern ist, selbst der besonnenere Rosenmüller (Alterthumsk. I, 1, p. 369.) als historischen Irrthum geltend zu'machen, dass der König, den Xenophon Cyaxares II. nennt, hier Darius genannt wird. Sie behaupten, der spätere Verf. des Buches Daniel habe ihm diesen Namen nur nach einer Verwechselung mit dem Darius Hystaspis beigelegt. Wir wollen hier einmalil voraussetzen. dass sich gar keine historischen Spuren auffinden lassen, dass der erste und letzte Medische König über Babylon den Namen Darius geführt habe. Auch dann müßten sehr starke Gründe vorhanden seyn, dem Verf. grade in dieser Beziehung eine solche historische Unkunde beizulegen, da speciell die in diesem Cap. enthaltenen Nachrichten so sehr zur Bestätigung seiner historischen Glaubwürdigkeit dienen. Von Cyaxares II. schweigen Herodot und Justin, nach welchen beiden Astyages gar keinen Sohn gehabt haben soll. Nach Herodot und Ktesias schloß sich mit dem Astyages die Reihe der Medischen Könige und gleich darauf nahm mit Cyrus das Persische Reich seinen Aufang. Damit stimmen Diodorus Siculus, Strabo, Polyaen überein. Und doch lässt sich durch evidente Gründe darthun, dass die spärlichen Zeugnisse über das Vorhandenseyn eines Darius Medus richtig sind. Vgl. vorläufig Bertholdt, II. p. 848 sqq. Ist es nun wohl wahrscheinlich, daß ein Schriftsteller, welcher in Bezug auf die Regierung eines Medischen Königes über Babylon eine Geschichtskenntnis beweist, wie wir

wir sie bei den ältesten und glaubwürdigsten Profangeschichtschreibern vermissen, und wie wir sie bei einem Juden zur Zeit der Maccabäer nicht voraussetzen dürfen, sich in Bezug auf den Namen des von ihm erwähnten Königes eine so grobe Verwechselung sollte haben zu Schulden kommen lassen? Noch mehr, der Verf. stimmt noch in einem andern speciellen Factum mit der Profangeschichte überein. Xenophon erzählt (Cyropaedie VIII, 6, 1 ff.), dass bald nach der Eroberung Babylons die eroberten Länder in Provinzen getheilt, und Statthalter über dieselben gesetzt worden seyen. Ganz dasselbe wird auch in unserem Buche berichtet. - Lässt sich aber wohl aus der blossen Namensverschiedenheit auf eine von dem Verf. begangene Verwechselung schließen? Solche Verschiedenheiten kommen ja auch in andern Hebräischen Schriften vor, bei denen wegen ihrer zugestandenen Glaubwürdigkeit und zum Theil Gleichzeitigkeit Niemand an eine historische Unrichtigkeit denkt. Der Cambyses der Profanschriftsteller heifst in dem Buche Esra Achaschverosch. Pseudosmerdis trägt schon bei den Profanschriftstellern zwei verschiedene Namen, bei Ktesias Spendates, bei Justinus Oropastes, und bei Esra erscheint er unter dem dritten Artachschasta; vgl. Jahn, Archäol. II, 1, p. 244. Rsm. l. c. p. 373. Warum wird nun wohl in allen übrigen Fällen diese Erscheinung einstimmig daraus erklärt, dass die Namen der Könige nicht nomina propria, sondern Beinamen gewesen \*), in diesem einzigen Falle dagegen diese Erklärung gar nicht einmal als möglich angeführt? Und doch liegt gerade bei ihm diese

<sup>\*)</sup> So sagt Heeren, Ideen I, 1, p. 163. 64. "Nur die Verschiedenheit der Namen von ein Paar Königen macht Schwierigkeit. Aber diese — können um so weniger befremden, da die gewöhnlichen Benennungen der Persischen Könige eigentlich bloße Titel, oder Beinamen waren, deren Deutungen uns Herodot aufbehalten hat, die daher leicht verändert, und besonders in verschiedenen Sprachen auch verschieden ausgedrückt werden konnten." Vgl. auch Volney, recherches nouvelles. Paris 1814, t. I. p. 144. ff.

## 50 Gründe gegen die Ächtheit des Daniel.

Erklärung so nahe, da man allgemein zugesteht, dass speciell der Name Darius ein Appellativum sey. Dass es ein blosser Titel war, geht schon daraus hervor, dass ihn mehrere ganz verschiedene Könige führen. Nach Herodot bezeichnete der Name das Griech. ¿¿¿¿iŋç, Bezähmer, Bezwinger. Herbelot bemerkt, bibl. Or. s. v. Dara: "Nom Persien, qui est plutôt appellatif que propre, car Dara en langue Persienne signifie un Souverain." Vgl. Rsm. l. c. p. 373. Ges. u. Winer s. v.

Wir haben bisher immer von der Voraussetzung aus geredet, dass die Angabe, der letzte Medische König habe Darius geheißen, keine historische Bestätigung für sich habe. Diese Voraussetzung der Gegner ist aber falsch. Eine glänzende Bestätigung hat in dieser Beziehung die Glaubwürdigkeit unseres Buches durch die Armenische Chronik des Eusebius erhalten. Es heisst dort in einem kurzen Zusatze zu einem Fragmente des Abydenus, das sich ohne denselben auch in des Eusebius praeparatio Evangelica findet, t. I. p. 61. ed. Ven., nachdem erzählt worden, dass Cyrus dem letzten Könige von Bahylon nach seiner Gefangenschaft die Provinz Carmanien geschenkt habe, "Darius rex de regione depulit aliquantulum." An Unächtheit darf man bei diesen Worten nicht denken; sie werden von Eusebius gar nicht zur Erläuterung oder Bestätigung der Schrift benutzt; er hält sie für so gleichgültig, dass er sie in der praeparatio streicht; sie tragen ganz den höchst eigenthümlichen verworrenen Charakter des Abydenus, bei dem man oft gar nicht recht weiß was er sagen will. Ihre Ächtheit erhält auch daraus Bestätigung, dass Abydenus an einer andern bisher schon bekannten Stelle von einem Meder spricht, der in Verbindung mit einem Perser das Babylonische Reich stürzen werde; vgl. Bertholdt, Dan. II, p. 853. Hier haben wir also den Namen unseres Buches in einer von demselben vollkommen unabhängigen historischen Quelle. - Eine andere weniger sichere, obgleich nicht zu verachtende, Bestätigung liefert der Name der Dariken, einer Persischen Goldmünze.

mehrere ältere Schriftsteller, wie Prideaux, hist. d. Juifs t. 1., u. Vitringa, obss. Sacrr. II. p. 308, stellten die Meinung auf, dass diese Münze ihren Namen vom Darius Medus erhalten. Alle alten Schriftsteller (Herodot, Diodor, Plutarch, u. A.; vgl. Brisson. de reg. Pers. princ. p. 346.) stimmen darin überein, dass ein König Darius ihr den Namen gegeben, so dass also alle anderweitigen Ableitungen derselben, (vgl. Winer lex. p. 23.), von denen außerdem keine sich durch Scheinbarkeit empfiehlt, zu verwerfen sind. Nun behauptet zwar Herodot, die Münze sey zuerst von Darius Hystaspis geschlagen worden; allein dass er nur auf diesen übertrug, was einem andern ältern Darius angehörte, wird schon daraus wahrscheinlich, dass die Dariken schon in den Büchern der Chronik, Esrä und Nehemiä als eine längst in Umlauf befindliche, allgemein cursirende Münze erscheinen. Dazu kommen die übereinstimmenden Angaben mehrerer alten Schriftsteller. Suidas sagt s. v. δαρεικός ούκ ἀπὸ Δαρείου τοῦ Εέρξου πατρὸς, άλλ' ἀφ' ετέρου τινός παλαιοτέρου βασιλέως ωνομάστησαν. Dasselbe der Scholiast zum Aristophanes, zu den Ekklesiaz. p. 741. Harpocration bemerkt: ἐκλήξησαν δὲ Δαρεικολ, σὐχ ώς οἱ πλείους νομίζουσιν ἀπὸ Δαιρείου τοῦ Ξέρξού πατρὸς, άλλ' ἀφ' ἐτέρου βασιλέως. — Wir können aber auch endlich die Differenz zwischen Kenophon und Daniel in Bezug auf den Namen des letzten Medischen Königes auf eine wahrscheinliche Weise erklären. Es unterliegt wohl keinem Zweisel, dass die beiden Namen, welche Xenophon dem Vater und dem Sohne als verschiedene beilegt, identisch sind. Wir können uns hier auf Niebuhr berufen, kl. hist. Schr. p. 207. "Asdahag dürfte nach einer merkwürdigen von den Mailänder Herausgebern (der Armen. Chronik des Eusebius) gegebenen Notiz aus Moses von Chorene, welcher dafür Armenische Lieder anführt, ein alter Medischer Dynastieenname gewesen seyn; doch auch im Namen Kyaxares, Kei-Axar, ist Axar und Asdahag identisch, wie 'Agraedons und Artachschasta." Aller Wahrscheinlichkeit nach nun hat sich Xenophon eine Verwechselung der Namen des Vaters und des Sohnes zu Schulden kommen lassen. — Aus der Bemerkung Niebuhrs erhellt zugleich mit welchem Rechte Bleek l. c. darans etwas gegen die Glaubwürdigkeit des Daniel schließen will, dass der Vater des letzten Medischen Königes hier (Cap. 9, 1.) Achaschverosch, bei Xenophon Astyages genannt wird. Der Name Astyages ist identisch mit Cyaxares, und in Bezug auf den letzteren Namen hat schon Scaliger (de emend. temp, 1. VI. p. 587.) unter Beistimmung von Vitringa l. c. II. p. 313. nachgewiesen, dass er mit Achaschverosch und dem Griechischen Xerxes identisch sey.

Ganz. besonderes Gewicht aber legt man auf eine historische Unrichtigkeit, welche sich in Cap. 1, 1. finden soll. "Es heist hier, dass die Einnahme Jerusalems durch Nebucadnezar, bei der Daniel als Gefangener weggeführt wurde, im 3ten Regierungsjahre Jojakims geschehen sey. Diess ist aber unmöglich. Denn nach Jeremias 25, 1. bestieg Nebucadnezar erst im vierten Regierungsjahre Jojakims den Thron in Babel. Die Annahme, dass Nebucadnezar schon vor seiner Gelangung zum königlichen Throne, auf dem nach Berosus bei Josephus archaeol. X, 11, 1. noch bei Lebzeiten seines Vaters unternommenen Zuge, Jerusalem eingenommen habe, ist, auch abgesehen davon, dass Nebucadnezar hier König genannt wird, die Behauptung aber, dass er schon damals von seinem Vater zum Mitregenten angenommen worden, nicht gehörig begründet ist, unstatthaft, weil sich erweisen läßt, daß auf diesem Zuge Judäa gar nicht berührt wurde. Und sollte es auch berührt worden seyn, so würde doch noch immer ein Widerspruch bleiben; denn nach Jerem. Cap. 46, 1. geschah die Besiegung der Ägypter durch die Chaldäer bei Karkemisch erst im vierten Jahre Jojakims. Die Eroberung Jerusalems könnte aber doch erst eine Folge von derselben gewesen seyn; und doch hätte nach der Angabe in unserem Abschnitte Nebucadnezar Jerusalem schon im 3ten Jahre Jojakims, also ein Jahr vorher, genommen. Ist

die Deportation, von welcher hier die Rede ist, wirklich geschehen, so kann sie erst bei dem Zuge Nebucadnezars in das untere Asien in seinem 7ten und in Jojakims 11tem Regierungsjahre vorgefallen seyn, der sich mit der Entthronung und Ermordung des Letzteren endigte; (vgl. 2. Reg. 24, 2. und Jerem. 52, 28.)." Dieser Angriff frappirt allerdings, und scheint um so mehr unwiderstehlich zu seyn, da der von mehreren ältern Gelehrten, wie von Chr. B. Michaelis, gemachte, und selbst von Bertholdt (Comm. I, p. 172.) mit anscheinender Unpartheilichkeit, jedoch mit der anderswo deutlich hervortretenden Absicht, auf diesem Wege eine andere noch crassere Unrichtigkeit nachzuweisen (vgl. Einl. p. 1545.), als zulässig anerkannte Vereinigungsversuch als unhaltbar erscheint. Man nimmt an, es sey hier wirklich die Rede von der Einnahme Jerusalems im 11ten Jahre Jojakims. Diess werde aber nach einer andern. Zählungsweise seiner Regierungsjahre hier das dritte genannt. Jojakim habe von Nebucadnezar zwei Angriffe erlitten, zwischen denen nach 2 Reg. 24, 1. drei Jahre verflossen seyen. dem ersten Angriffe, welcher demnach in das 8te Jahr des Jojakim falle, sey er dem Nebueadnezar zinsbar geworden. Von diesem Jahre an sey nun auf Befehl des Nebucadnezar eine neue Zählung seiner Regierungsjahre eingetreten, und der Verf. sey derselben um so mehr gefolgt, weil er in Babylonien gelebt habe. Es sey also hier die Rede von dem anno tertio regni Jojakimi, non simpliciter inchoati, sed a Nebucadnezare redditi et confirmati. Gegen diese Annahme sprechen aber folgende Gründe: 1. Die Annahme einer also veranlafsten doppelten Zählung der Regierungsjahre Jojakims hat kein historisches Zeugniss, und wenn auch vielleicht in der Geschichte anderer Völker, doch in der Jüdischen keine Analogie für sich. 2. Es wird hiebei mit Unrecht als erwiesen angenommen, daß die 2 Reg. 24, 1. crwähnte Invasion Nebucadnezars in Judäa in das 8te Jahr Jojakims falle. Es heisst dort blos, Jojakim sey von dem Könige von Babylon abgefallen, nachdem er ihm drei

# 54 Gründe gegen die Ächtheit des Daniel.

Jahre zinsbar gewesen. Ob aber Nebucadnezar sogleich die Bestrafung des Abtrünnigen unternahm, oder ob er dieselbe vielleicht mehrere Jahre hindurch, bis er Veranlassung zu einem Kriegeszuge gegen wichtigere Gegner erhielt, bei der er Gelegenheit hatte auch diese in seinen Augen geringfügige Sache abzumachen, aufschob, wird nicht gesagt. Die Annahme also, das Nebucadnezar seinen ersten Zug im Sten Jahre Jojakims unternommen habe, ist eine bloß auf unsere Stelle gegründete Hypothese. Von einem im 8ten Jahre Jojakims unternommenen Zuge findet sich sonst weder bei den Biblischen, noch bei den Profanschriftstellern irgend eine Spur. 3. Wollen wir aber auch diesen beiden Gründen kein entscheidendes Gewicht beilegen, so ist doch ein anderer vorhanden, welcher für sich allein hinreicht diese Annahme zu vernichten. Es entsteht bei ihr ein unauflöslicher Widerspruch zwischen Cap. 1. u. 2. Nach ihr wäre die Deportation Daniels im 7ten Jahre Nebucadnezars geschehen; - allerdings (s. später) nicht seiner Alleinherrschaft, sondern seiner Mitregentschaft, die aber nur 2 - 3 Jahre dauerte - dazu kamen nach v. 5. 18. noch drei Jahre, in welchen die Ausbildung Daniels in der Chaldäischen Gelehrsamkeit beendigt wurde. Nach Cap. 2, 1. aber legt Daniel dem Nebucadnezar schon in seinem zweiten Regierungsjahre einen Traum aus, also zu einer Zeit, wo er noch als Knabe in Judäa war. Die Vertheidiger dieser Hypothese (vgl. Chr. B. Mich. z. d. St.; Jahn Einl. II, 609.) helfen sich hier durch die Annahme, es sey nicht die Rede von dem zweiten Regierungsjahre Nebucadnezars, sondern von dem zweiten Jahre seiner großen' Weltmonarchie, Allein von dieser Äre findet sich sonst nicht die geringste Spur, und es lässt sich für dieselbe gar kein sicherer Anfangspunkt auffinden.

Allein es läst sich nichts desto weniger nachweisen, dass diese Stelle, weit entsernt eine Unrichtigkeit zu enthalten, vielmehr einen glänzenden Beweis für die genaue historische Kenntnis unseres Verf., und daher für die Ächtheit seines Buches

liefert. Ein günstiges Geschick hat uns eine Stelle des Berosus aufbewahrt, welche uns in diesem Falle der Verlegenheit überhebt das non liquet auszusprechen, zugleich aber, ebenso wie die zuletzt beseitigte Schwierigkeit, zeigt, wie gefahrlos dasselbe in andern Fällen ausgesprochen werden kann, und wie voreilig und eines ernsten Forschers unwürdig diejenigen handeln, welche gleich den Vorwurf von Unrichtigkeiten und Widersprüchen bereit haben, wenn die vorhandenen historischen Nachrichten uns nicht über die Möglichkeit einer Auflösung und Ausgleichung hinausführen. — Berosus in dem 3ten Buche der Chaldäischen Geschichte bei Josephus Arch. X, 11, 1. berichtet, der Babylonische König Nebucadnezar (Nabopolossar) habe auf die Nachricht von dem Abfall des von ihm in Syrien und Phonicien eingesetzten Statthalters, zu den Ägyptern, (vgl. hierüber später), weil er selbst schon zu schwach gewesen, seinen Sohn Nebucadnezar mit einem Heere ausgesandt. Bei diesem Zuge wurden (nach Jeremias 46, 1.) die Ägypter in der großen Schlacht bei Karkemisch am Euphrat besiegt, und Phönicicn und Syrien kam unter die Herrschaft der Babylonier. Beendigt wurde der Feldzug durch die Nachricht von dem Ableben des Nabopolossar. Nebucadnezar eilte mit wenigen Begleitern auf dem kürzesten Wege nach Babylon, und ließ sein Heer mit den Gefangenen und der Beute dorthin nachfolgen. - Der Anfang dieser Expedition muss wenigstens in das Ende des 3ten Jahres Jojakims fallen. Denn da nach Jerem. Cap. 46, 2. Nebucadnezar im 4ten Jahre Jojakims die Schlacht bei Karkemisch gewann, und nach Cap. 36, 9. noch in demselben Jahre Jerusalem einnahm, (s. später), so würde die Zeit für die Begebenheiten des Feldzuges zu kurz seyn, wenn wir seinen Anfang erst in das 4te Jahr setzen wollten. \*)

<sup>\*)</sup> Vgl. Perizonius, der in seinem trefflichen Werke origines Aegyptiacae et Babylonicae t. II. sich ausführlich über diese Gegenstände verbreitet, und zwischen dessen und des Verf., der ihn erst

Bei diesem Feldzuge nun wurde auch Judaa berührt und Jerusalem eingenommen. Widerlegen wir zuerst die Grunde, welche man gegen diese Annahme vorgebracht hat. 1. "Die Armee nahm nach Berosus ihren Marsch sowohl abwärts auf Ägypten zu, als auch rückwärts nach Babylon jenseits des Jordans (διολ τῆς ἐρήμου)" Berth. p. 166. Diess ist aber eine Fälschung. Es wird bloss von Nebucadnezar gesagt, er sey auf die erhaltene Nachricht von dem Tode seines Vaters mit wenigen Begleitern durch die Wüste nach Babylon zurückgeeilt (αὐτὸς ὁρμήσας όλιγοστὸς διὰ τῆς ἐρήμου παρεγένετο είς Βαβυλώνα), und gerade dass diess von Nebucadnezar als etwas Besonderes angeführt wird, zeigt dass das Heer beim Hinund Rückmarsch einen anderen Weg einschlug. Wie konnte denn auch, wenn das Heer beide Male diesen Weg einschlug, was Berosus ausdrücklich berichtet, und was auch auf dem Zeugnisse der Phönizischen Jahrbücher beruht \*), Phönizien erobert werden? 2. "Aus Jeremias 36, 9. 29. geht unwidersprechlich hervor, dass Nebucadnezar selbst noch nicht einmal im 5ten Regierungsjahre Jojakims vor Jerusalem gekommen war." Allein wir werden gleich sehen, dass in dieser Stelle vielmehr eine nicht undeutliche Beziehung auf eine schon geschehene

nach vollendeter Untersuchung verglichen hat, Resultaten, sich eine merkwürdige Uebereinstimmung findet, p. 430. "Tunc obsedit Nebucadnezar Carchemisum ad Euphratem, quam urhem tribus fere annis ante occupaverat Nechao. Sed cum difficilis esset illo tempore urbium munitarum expugnatio, verosimile est aliquandiu i psum in ea obsidione haesisse, atque ita venisse interim Nechaonem cum copiis ex Aegypto, sed quae profligatae istic sunt a Babyloniis anno jam Jojahimi quarto. Tum vero etiam Carchemisum mox cepit Nebucadnezar, et in Judaeam, cujus rex erat Nechaonis amicus et tributarius, venit anno illo quarto jam ad finem vergente."

<sup>\*)</sup> Josephus c. Ap. l. 1. Οὐ μην άλλα κᾶν τοῖς ἀρχείοις τῶν Φοινίκων σύμφωνα τοῖς ὑκό Βηρωσσοῦ λεγομένοις ἀναγέγρακται, κερί τοῦ τῶν Βαβυλωνίων βασιλέως, ὅτι καὶ την Συρίαν καὶ την Φοινίκην ἀκασαν ἐκεῖνος κατεστρέψατο.

Einnahme Jerusalems liegt. Dass eine solche nicht geschehen, wird mit keinem Worte gesagt, und darin, dass die gänzliche Vernichtung des Staates und Verödung des Landes, wie sie es auch wirklich war, noch als zukünftig angekündigt wird, kann man nicht einmal mit einigem Scheine eine Hindeutung darauf finden. \*) Eine andere Weissagung des Jeremias, Cap. 25, auf die man sich ebenfalls beruft, ist, wie die Cap. 46, unmittelbar vor der bei dieser Expedition geschehenen Invasion Judžas verfasst und durch dieselbe ihrem Ansange nach erfüllt worden. 3. Josephus melde ausdrücklich, dass Nebucadnezar bei diesem Zuge Palästina gar nicht betreten. Allein diess Zengnis des Josephus arch. X, 6, 1. (διαβάς δε του Εὐφράτην ό Βαβυλώνιος την άχρι Πηλουσίου παραλαμβάνει Συρίαν παρέξ τῆς Ἰουδαίας) hat gerade so viele Auctorität, wie das Zeugniss Bertholdts selbst, oder überhaupt irgend eines neueren Commentators oder Geschichtschreibers. Josephus hat das παρέξ τῆς Ἰουδαίας nicht etwa aus einer uns nicht mehr zu Gebote stehenden Quelle genommen, das Folgende zeigt deutlich, dass er es bloss aus der unrichtig aufgefassten Stelle 2 Reg. 24, 1. geschöpft hat. Indem er die dort erwähnten drei Jahre fälschlich als die Zwischenzeit der beiden Invasionen nahm, glaubte er vor dem 8ten Jahre des Jojakim keine Invasion annehmen zu dürfen.

Es ist also kein auch nur scheinbarer Grund gegen die Annahme vorhanden, dass die Invasion Nebucadnezars auch Judäa betroffen. \*\*) Dagegen sprechen für dieselbe ausser der

<sup>\*)</sup> Perizonius l. c. p. 445: "Ratio hujus prophetiae est, quasi propheta voluisset dicere: non esse, quod se defunctos jam putent malis, quae a Nebucadnezare ipsis exspectanda jussu dei denuntiaverat, siquidem Nebucadnezar jam venisset in Iudaeam et abductis licet aliquot captivis et spoliis regem tamen in regno reliquisset; nam venturum etiam deinceps et terram plane perditurum."

<sup>\*\*)</sup> Diess erkennt auch Schlosser an (Übersicht I. p. 219.): "Die Juden mußten dem Ägyptischen Könige eine harte Schatzung

### 58 Gründe gegen die Ächtheit des Daniel.

Wahrscheinlichkeit der Sache, wenn sie sich auch nicht durch ausdrückliche historische Zeugnisse bestätigen ließe (Perizonius l. c. p. 439. ,At quare quaeso Judaeam reliquisset intactam, quae tunc erat amica et tributaria Aegypto et in recta via ferente in Aegyptum sita?"), folgende Gründe. 1. Berosus nennt unter den Völkern, von denen Nebucadnezar Gefangene mit nach Babylon wegführte, auch und zwar zuerst die Juden (καὶ τους αἰχμαλώτους Ἰουδαίων τε καὶ Φοινίκων καὶ Σύρων καὶ τῶν κατά τὴν Αἴγυκτον έξνῶν). Bertholdt p. 167. hat hier die Aushülfe bei der Hand, Berosus habe ohne Zweifel Judäer mit Bewohnern des vormaligen Zehnstämmereiches verwechselt. Allein man sieht leicht, daß diese Annahme eine ganz willkührliche ist. Eine solche Verwechselung ist um so weniger denkbar, da das Land der zehn Stämme damals in dem Besitze fremder abgöttischer Colonisten aus Babylon, Cutha u. s. w. war, die mit den Juden gar nichts gemein hatten, und deren Wegführung durch Nebucadnezar in ihr früheres Vaterland gar nicht einmal wahrscheinlich ist; vgl. Jahn Arch. II, 1. §. 40. — Dieser Grund ist als der Hanptgrund zu betrachten, der aber auch für sich allein schon vollkommene Beweiskraft hat. Dazu kommt noch ein zweites Zeugniss eines Prosanschriftstellers, das des Alexander Polyhistor in einem nur in der Armenischen Chronik des Eusebius (t. I. p. 45.) erhaltenen Fragment; er setzt die Einnahme Judäas als mit der Einnahme Syriens und Phöniziens verbunden: "Deinde regnavit Nabucodrossorus annos 43 et contractis copiis veniens captivos duxit Judaeos et Phoenices ac Syros."

erlegen, einen von ihm eingesetzten König annehmen, und blieben Ägyptische Vasallen bis Neb. den Ägyptischen König am Euphrat (604) in einem entscheidenden Treffen besiegte und durch Syrien auch nach Palästina drang, wo ihm der König der Juden huldigte." In der folgenden Darstellung finden sich bei ihm eine Menge der handgreiflichsten Unrichtigkeiten, deren Nachweisung aber nicht zu unserem Zwecke gehört.

2. 2 Reg. 24, 1, ist die Rede von einer Expedition Nebucadnezars gegen Judăa wobei Jojakim ihm unterthänig wurde. Auf dieselbe Expedition muss sich auch die Stelle 2 Chron. 36, 6. beziehen: "Und Nebucadnezar, der König zu Babel, zog wider ihn herauf, und band ihn mit Ketten, dass er ihn gegen Babel führte." Denn bei der zweiten Expedition im 11ten Jahre des Jojakim wurde dieser, wie Jeremias Cap. 22, 13. geweissagt und 2 Reg. 24, 2. ausdrücklich berichtet wird, sogleich in Jerusalem getödtet. Nun ist allerdings in der Chronik nur von der Absicht der Wegführung nach Babylon die Rede, nicht von der Ausführung; allein dieses unausgeführten Planes konnte doch nur deshalb gedacht werden, um zu zeigen, wie schwer die göttliche Strafe ihn getroffen; wäre er gleich darauf ermordet worden, so sieht man gar nicht ein, warum die beabsichtigte Wegführung erwähnt wird. Dass bei dieser Annahme die zweite für Judäa wichtigere Expedition in der Chronik gar nicht erwähnt werde, kann bei der großen Kürze und Unvollständigkeit der in ihr enthaltenen Nachrichten über die letzten Zeiten des Jüdischen Staates keinen Grund zu ihrer Verwerfung abgeben; (vgl. Bertholdt p. 174.). Es ist also historisch gewifs, dass schon vor der Invasion im 11ten Jahre Jojakims Judäa einmal von den Babyloniern eingenommen worden. Nan aber berichtet die Geschichte von keinem anderen Kriegeszuge Nebucadnezars, wie von dem unsrigen, ja nach Berosus beschäftigte sich Nebucadnezar in den nächsten Jahren, nachdem er zur Regierung gekommen, aufs eifrigste mit Befestigung und Verschönerung der Stadt und andern inneren Einrichtungen. Mit Recht finden wir daher in den beiden Stellen der historischen Bücher eine Bestätigung der Nachrichten des Berosus. 3. Von weniger Gewicht, obgleich doch nicht ganz unbedeutend, falls sie mit den übrigen Beweisgründen zusammengenommen wird, ist die Stelle Jerem. 36, 9. Nach ihr wurde im 5ten Jahre Jojakims im 9ten Monate ein öffentliches Fasten zu Jerusalem angestellt. Der Analogie nach (vgl. Sach. 8, 19. und was die späteren Zeiten betrifft, Reland antiqq. ss. IV, 10.) ist es wahrscheinlich, dass dies Fasten an dem Jahrestage der Einnahme Jerusalems durch die Chaldäer gehalten wurde, die demnach im 9ten Monate des 4ten Jahres vorgesallen wäre.

Von dieser Einnahme Jerusalems nun ist an unserer Stelle die Rede. Dagegen hat man noch zwei Gründe vorgebracht, die aber bei näherer Betrachtung als nichtig erscheinen. 1. Nach den Nachrichten des Berosus habe Nebucadnezar diesen Kriegeszug noch bei Lebzeiten seines Vaters unternommen, und also noch ehe er zur Regierung gelangte. Hier aber werde dem Nebucadnezar nicht bloß der Name des Königes beigelegt, sondern auch die vollkommene Ausübung der königlichen Rechte, wie z. B. dass er die Tempelgesässe in das Schatzhaus seines Gottes gebracht, vgl. Ch. Ben. Michaelis l. c. p. 12. Allein was die vollkommene Ausübung der königlichen Rechte betrifft, so fallen die Beweise derselben, zu denen man die Befehle hinsichtlich der Unterweisung Daniels und seiner Gefährten nicht zählen darf, erst in die Zeit der Rückkehr Nebucadnezars nach Babylon, wo nach dem Zeugnisse des Berosus, sein Vater schon gestorben und die Regierung schon in seinen Händen war. Es bleibt also bloß der Königstitel übrig. Mag man nun mit Geier annehmen, dass derselbe dem Nebucadnezar hier per anticipationem beigelegt werde: "idque eo, quod cum Daniel scriberet, Nebucadnezar rex jam esset" oder mit Anderen, (vgl. Schlosser, Weltgesch. I, p. 11.), dass Nebucadnezar vor der Expedition von seinem alten und kranken Vater zum Mitregenten angenommen worden, was in sich wahrscheinlich ist, durch Jerem. 46, 1. bestätigt wird (s. später), und vielleicht auch in den Worten des Berdsus: συστήσας τῷ νἰῷ Ναβουχοδονοσόρφ δυτι εν ήλικία μερη τινά της δυνάμεως, eine ausdrückliche historische Gewähr hat - so lässt sich doch auf jeden Fall aus unserem Buche selbst mit Sicherheit darthun, dass der Vers. desselben, ebenso wie Berosus, den Anfang von Nebucadnezars Feldzug noch unter die Regierung seines Vaters,

und wenigstens ein Jahr entweder vor seiner Regierung überhaupt, oder vor seiner Alleinregierung setzt. Nach Cap. 2, 1. deutete Daniel im zweiten Jahre der Regierung Nebucadnezars demselben ein Traumgesicht, nachdem er drei Jahre in der Gelehrsamkeit der Chaldäer unterwiesen worden. Diess beweist deutlich, dass zur Zeit der Eroherung Jerusalems die höchste Würde noch nicht im Besitze Nebucadnezars war, und dass noch nach den Regierungsjahren seines Vaters gezählt wurde. 2. Man beruft sich darauf, dass nach unserer Stelle Jerusalem. schon im 3ten Jahre Jojakims eingenommen worden sey, während nach Jeremias die Schlacht bei Karkemisch erst im 4ten Jahre desselben vorgefallen; (vgl. oben p. 52.). Allein dieser Einwand schwindet, sobald wir Cap. 1, 1. übersetzen: im dritten Jahre des Königes Jojakim zog der König Nebucadnezar nach Jerusalem u. s. w. Das Verbum X12 kommt ganz auf dieselbe Weise z. B. Jon. 1, 3. vor, אניה באה תרשיש, "ein , Schiff, das nach Tartessus ging"; vgl. andere Beispiele bei Gesenius thes. u. bei Winer s. v. \*)

Merkwürdig ist es und dient unserer Annahme zur auffallenden Bestätigung, daß sich nach ihr für jeden einzelnen Umstand in v. 1 — 3. eine historische Bestätigung beibringen läßt. Jojakim wird in die Hand des Königs von Babel gegeben — nach den Büchern der Könige wird er ihm unterthänig, nach der Chronik wird er mit Ketten gebunden; Nebucadnezar nimmt einen Theil der Tempelgeräthe weg und bringt sie in das Haus seines Gottes — die Chronik "auch brachte Nebucadnezar einen Theil der Gefäße des Hauses des Herrn gegen Babel und that sie in seinen Pallast." Berosus: σῶνὸς δὲ ὑπὸ νῶν ἐκ νοῦ πολέμου λαφύρων νό νε νοῦ Βήλου ἰερὸν

<sup>\*)</sup> Ähnlich schon Perizonius I. c. p. 430. "Tertio Jojakimi anno Neb. profectum contra Aegyptios et eorum socios statuamus necesse est. Eo itaque anno coepit hoc bellum moveri et qua si initium fieri veniendi in Judaeam."

καὶ τὰ λοιπὰ κοσμήσας φιλοτίμως, κ. τ. λ.; Nebucadnezar gibt den Befehl aus einer größeren Anzahl von Gefangenen einige zu seinem Dienste auszuwählen — nach Berosus werden Jüdische Gefangene mit weggeführt, und Nebucadnezar gibt nach seiner Zurückkunft den Befehl ihnen nebst den übrigen taugliche Wohnsitze in Babylonien anzuweisen. — Wir überlassen es jedem Leser zu überlegen, bei wem wohl eine so genaue Geschichtskenntniß leichter erklärlich ist, bei Daniel, oder bei einem Juden in dem unhistorischen Maccabäischen Zeitalter.

Es bleibt uns nur noch die Vereinigung unserer Stelle mit Jeremias Cap. 25, 1. übrig. Diese scheint auf den ersten Anblick auf keine Weise möglich zu seyn. Dort nämlich scheint der Regierungsanfang Nebucadnezars in das 4te Jahr Jojakims versetzt zu werden. Es fragt sich nun, was unter dem ersten Jahre Nebucadnezars zu verstehen sey, ob das erste seiner Alleinherrschaft, oder das erste seiner Mitregentschaft. Bei der ersteren Annahme tritt eine unauflösliche Schwierigkeit ein. Nebucadnezars Alleinherrschaft hat dann vor der Schlacht bei Karkemisch und vor der Eroberung Jerusalems begonnen. Erst nach derselben kann die dreijährige Unterweisung Daniels und seines Gefährten angefangen haben, und doch war dieselbe schon im zweiten Jahre der Alleinherrschaft Nebucadnezars beendigt. \*) Die zweite Annahme hat nicht nur die Wahrscheinlichkeit für sich, \*\*) sondern auch das Zengnis des Berosus, nach dem

<sup>\*)</sup> Dazu kommt noch eine andere Schwierigkeit. Nach Jerem. 52, 31. starb Nebucadnezar im 37sten Jahre des Jethonja. Hienach kann er unmöglich schon im 4ten Jahre Jojakims zur Begistung gelangt seyn. Vgl. Perizonius 1. c. p. 433.: "Verum faciamus haec missa et investigemus aliis rationibus mortem Nabopolassaris. Ostendit nobis eam Trigesimus et Septimus ille Jechonjae annus cum ultimo Nebucadnezaris concurrens. Hinc enim si retro regrediamur per illos 37. et sex insuper ultimos Jojakimi, qui XI. regnavit in universum, habebimus in sexto Jojakimi primum 43. annorum, qui a Babyloniis constanter tribuuntur Nebucadnezari."

<sup>\*\*)</sup> L'Empereur, su Joseph Jach. p. 29.: "Itaque cum patre

noch unter Nabopolosser ganz Syrien und Phönizien unterworfen wurde, und Nebucadnezar die Herrschaft erst dann übernahm, nachdem er den ganzen Feldzug beendigt hatte und nach Babylon zurückgekehrt war (παραλαβών δὲ τὰ πράγματα διοιχούμενα ύπο Χαλδαίων καὶ διατηρουμένην την βασιλείαν ύπο τοῦ βελτίστου αὐτῶν, κυριεύσας όλοκλήρου τῆς πατρικῆς ἀοχῆς κ. τ. λ.). Man darf ihr nicht entgegenstellen, dass Dan. 2, 1. das zweite Jahr Nebucadnezars das zweite seiner Alleinherrschaft ist; bei einem in Babylonien lebenden Verf. war diese Zählung natürlich, bei einem in Judäa lebenden (vgl. die Note) mehr die andere; auch findet eine vielleicht nicht unbedeutsame Verschiedenheit des Ausdruckes zwischen beiden Stellen statt; vgl. Rabbi Alschech bei l'Empereur zu 2, 1. Bei dieser Annahme nun fällt die Schwierigkeit in Bezug auf Cap. 1, 5: vgl. mit 2, 1. weg; allein eine andere scheint zu bleiben: wie kann Nebucadnezar schon im 3ten Jahre den Zug, wobei Jerusalem erobert wurde, beginnen, da er doch nach Jeremias erst im vierten Jahre die Mitregentschaft erhielt, mit der der Anfang des Zuges zusammenfällt? Allein diese Schwierigkeit ver! schwindet bei näherer Ansicht der Stelle des Jeremias. Er sagt nicht: Nebucadnezar habe im 4ten Jahre des Jojakim die Red gierung angetreten; sondern nur das 4te Jahr des Jojakim sey das erste Nebucadnezars. Da nun aber auf keinen Fall die angegebenen Regierungsjahre beider an demselben Tage angefangen haben, so vereinigen sich die Angaben Daniels und Jeremias sehr leicht durch die Annahme, dass das erste Jahr Nebreadnezars schon gegen das Ende des dritten Jahres des Jojakim begon!

filius regni negotia administrasse omnino videtur: ergo quodeunque istius conjuncti imperii fuerit initium, ab eo etiam Nebucado nezaris annos scriptura numerat. Quia sive solus, sive cum patre regnaret, Judaeis perinde erat: quoniam ipsos tantum sollicitos habuit calamitas, quae ab illo inferebatur; nec in eo discrimen observabant, sive suo, sive patris nomine ipsos opprimeret."

#### Gründe gegen die Ächtheit des Daniel. 64

nen habe, und dals diess wirklich der Fall gewesen, haben wir schon früher darzuthun versucht.

#### IX.

"Es finden sich im Buche Daniel einige durchaus unvereinbare Widersprüche." Diess hat besonders Bertholdt, Comm. I, 54. ff., Einl. 1545. nachzuweisen gesucht, zunächst zur Unterstützung seiner Hypothese von der Pluralität der Verfasser, welche jedoch die Unächtheit nothwendig in sich schließt. In der neueren Zeit ist das Gewicht dieses Grundes selbst von mehreren Gegnern der Ächtheit, wie von de Wette, Bleck, und Kirms, wenn auch nicht ganz geläugnet, doch geringe angeschlagen und bezweifelt worden. Diess konnte auch nicht anders seyn, da sie mit den Vertheidigern in der Behauptung der Einheit des Verfassers übereinstimmen. Die Lösung der Widersprüche liegt ihnen daher eben sowohl ob, als jenen, denn unwahrscheinlich ist es gewiss, dass der angebliche Pseudodaniel, dem man die höchste Klugheit nicht absprechen kann, ohne die zahllose Menge derer, die sich durch ihn täuschen liesen, einer gränzenlosen Dummheit zu beschuldigen, der in seinen früheren Berichten auch in der Erwähnung der anscheinend geringfügigsten Nebenumstände immer die folgenden vorbereiten, z. B. Cap. 1. die Wegnahme der heiligen Tempelgeräthe durch Nebucadnezar in Beziehung auf die Erzählung Cap. 5. erwähnen (vgl. Bleek p. 274.) und überall eine bestimmte Absicht verfolgen soll, sich nicht vor den gröbsten, augenfälligsten Widersprüchen in Acht genommen habe. Ein solches Gemisch der höchsten Dummheit und Klugheit würde ein unauflösliches psychologisches Räthsel seyn, und ein einziger grober und äußerlicher Widerspruch würde hinreichen, mit den Vertheidigern der Achtheit zugleich die Vertheidiger der Einheit zu widerlegen. - Die Schwäche dieses Grundes zeigt sich aber auch gleich, wenn man die einzelnen angeblichen Widersprüche näher ins Auge fast. Diese sind, abgeschen von dem schon in dem vorigen beleuchteten Hauptwiderspruche zwischen Cap. 1. und 2., folgende:

"Nach Cap. 1, 21. lebte Daniel nur bis in das erste Regierungsjahr des Cyrus. Nach Cap. 10, 1. hatte und beschrieb er noch im ersten Regierungsjahre dieses Königes eine merkwürdige Vision." Bertholdt l. c., Griesinger p. 39. Diesen Widerspruch dürsen die Vertheidiger der Einheit, die zugleich Gegner der Achtheit sind, um so weniger zulassen, da er zugleich einen anderen zwischen Cap. 1, 21. und 6, 29. mit sich führt, wo gesagt wird, dass Daniel nicht nur unter Darius Medus, sondern auch unter Cyrus hohe Staatsämter bekleidet habe, was auf ein längeres Leben Daniels unter Cyrus schließen läst. De Wette p. 367. begnügt sich bles mit der Bemerkung, dass der Widerspruch sich durch eine nicht gezwungene Lösung beseitigen lasse. Bleck bemerkt p. 242., die . Annahme eines Widerspruches beruhe auf einer unsicheren, wahrscheinlich falschen Auslegung der ersten Stelle, bringt dann sber p. 283. durch die von ihm gebilligte Auslegung ihm selbst unbewußt einen wenigstens ebenso großen Widerspruch hervor. Nach ihm soll der Verf. ausdrücken wollen, nicht dass · Daniel bis zum ersten Jahre des Cyrus gelebt habe, sondern dass er bis zu der Zeit in solchen Verhältnissen in Babylon geblieben, dann aber mit den übrigen Exulanten nach Palästina zurückgekehrt sey. Diese Auslegung bringt die Stelle 1, 21. in unauflöslichen Widerspruch sowohl mit 6, 9., als auch mit Cap. 10, 4., wornach Daniel im 3ten Jahre des Cyrus ein merkwürdiges Gesicht am Tigris hatte. Wollte man nun auch annehmen, dass Daniel nur im Geiste dort gewesen, wie Cap. 8. am Ulai, wofür sich doch nicht wie dort ein bestimmter Grund anführen lässt, und wogegen v. 7. zu sprechen scheint, so würde doch, dass er im Geiste dorthin sich versetzt fühlte, beweisen, dass er sich überhaupt in Babylonien befand. Denn es liegt in

dem Inhalte der Weissagung kein Grund der Versetzung von Palästina an den Tigris. Es ist also in dieser Stelle eine bestimmte Hinweisung darauf enthalten, dass nach der Ansicht des Verf. Daniel sich im 3ten Jahre des Cyrus nicht in Palästina befand. Dazu kommt noch, dass diese Erklärung in sprachlicher Hinsicht durchaus nicht gerechtsertigt werden kann. Denn das "in diesen Verhältnissen in Babylon" ist eine ganz willkührliche, bei dem breiten Stile unsers Buches durchaus unzulässige Ergänzung. Richtiger doch noch J. D. Michaelis, welcher behauptet, das לבבר sey ausgefallen! — Wir müssen uns daher nach einer anderen Lösung umsehen, und diese bietet sich uns leicht und ungezwungen dar. Wir erklären: Daniel erreichte, oder erlebte das erste Jahr des Cyrus - nicht: er lebte bis zum 1sten Jahre des Cyrus; denn unrichtig ist die Behauptung Bertholdts, dass das Tin gradezu für Tin stehen könne und hier stehe. Durch diese Bemerkung nun will der Verf. entweder nur eine allgemeine Zeitbestimmung geben -Daniel durchlebte nicht nur die ganze Zeit der Dauer der Chaldäischen Monarchie, sondern erreichte auch noch den Regierungsanfang des Cyrus - oder, was wahrscheinlicher ist, er nennt das erste Jahr des Cyrus mit Beziehung darauf, dass in diesem Jahre die Befreiung der Israeliten geschah, Esra 1, 1., nach der Daniel nach Cap. 9. sich so sehr gesehnt hatte, und welcher noch Zeuge gewesen zu seyn, ihm eine große Freude vvar. Nach der letzteren Annahme stände dieser Vers in Beziehung auf v. 1. ff.: Daniel, der bei der ersten Wegführung nach Babylon gebracht wurde, sah noch die glückliche Befreiung und Wiederherstellung seines Volkes. Wir müssen hier aber noch den Widerspruch berücksichtigen, welcher gegen diese Erklärung aus der Behauptung einiger neuerer Grammatiker (Ewald, Gramm. p. 604. Winer lex. s. v. gegen Gesenius, Lehrg. p. 847. und de Wette zu Ps. 110, 1.) erhoben werden könnte, dass die Partikel Jy nie die Zeit auch nach der bestimmten Gränze bezeichne. Wir stimmen hier diesen Grammatikern vollkommen darin bei, das das איך אשר כי עד אשר מול das das שר כי עד אשר nie grammatisch, und für sich genommen das: et etiam postea mit einschließe, sondern immer nur bis auf den terminus ad quem mit Einschlus desselben gehe. Allein nicht weniger gewifs ist es, dass sehr häufig ein terminus ad quem gesetzt wird, welcher nicht der äußerste, sondern nur ein in gewisser Besiehung besonders wichtiger ist, so dass das hinter demselben liegende unbeachtet gelassen wird. Diess liegt so sehr in der Natur der Sache, dass es sich in allen Sprachen findet und finden muss. Wer denkt z. B. im Deutschen daran, dass Jemand, von dem gesagt wird, er habe sein Jubiläum erlebt, nethwendig in demselben Jahre gesterben seyn müsse? Oder, dass man Jemand, dadurch dass man ihm Lebewohl wünscht bis auf Wiederschen, für die Folgezeit Übel anwünsche? Im Hebräischen gehören dahin Stellen, wie Jerem. 1, 3., wo gesagt wird. Jeremias habe unter den Königen Josias, Jojakim und bis zu Ende, Dr 79, des 11ten Jahres des Zedekiah geweissagt. Hier ist es ebenso willkührlich, mit mehreren Ausll. das DA 79 gradezu zu übersetzen, "bis zu Ende und weiter hinaus" und mit Ewald ohne allen weiteren Grund zu behaupten, die Überschrift gehe nicht auf die ganze Sammlung der Weissagungen des Jeremias. Mit dem Untergange des Staates war die prophetische Thätigkeit des Jeremias zwar nicht geschlossen, aber doch eine viel unbedeutendere, einflusslosere geworden. Der Verf. der Uberschrift sieht daher von dieser Zeit, aus der sich allerdings einige Stücke in der Sammlung befinden, ganz ab; vgl. außerd: Gen. 49, 10. (Christol. I, 1. p. 79.) Exod. 15, 16. Ps. 112, 8. Durch diese Bemerkungen erscheint die gegebene Erklärung unserer Stelle vollkommen als gerechtfertigt und jeder Schein des Widerspruches ist beseitigt.

"Nach Cap. 2, 48. 49. war Daniel schon unter Nebucadnezar Obervorsteher des Magerordens und am Hofe eine sehr ausgezeichnete Person; nach Cap. 5, 14. dagegen weiß dieß unter der Regierung des Belschazar Niemand mehr am Hofe,

als die Königinn, und es scheint ihn sonst Niemand am Hofe zu kennen." Dass dieser angebliche Widerspruch leicht un heben sey, bemerken selbst de Wette und Bleck. Seine Annahme beruht auf der falschen Voranssetzung, als müsse das Buch nothwendig eine vollständige Chronik Daniels enthalten, während der Verf. sich offenbar nur die Aufzeichnung des in religiöser Beziehung wichtigen zum Zwecke gesetzt hat und alles abrige nur in soweit berührt, als es zum Verständnisse desselben unumgänglich nothwendig ist. Beide Stellen stimmen vollkommen überein, wenn man nur hinzunimmt, was der Verf. ausführlich zu berichten unterlassen hat, was aber aus der zweiten Stelle von selbst hervorgeht, dass Daniel, obgleich er, wie aus 8, 27. hervorgelit, auch zur Zeit des Belschazar gewisse königliche Geschäfte verwaltete, doch seit Nebucadnezars Tode, wie diess ja aus so mancherlei Ursachen geschehen konnte, so sehr in die Dunkelheit zurücktrat (vgl. Berth p. 6., wo diess im Widerspruche gegen das eben Angeführte bemerkt wird), daß er dem Belschazar, der nach seinem Charakter wohl nicht eben Lust hatte, Leuten wie Daniel nachzuspüren, persönlich unbekannt war. Dass er diess auch allen Übrigen am Hose gewesen, wird in der zweiten Stelle weder gesagt, noch angedeutet.

Eben so leicht löst sich ein anderer angeblicher Widerspruch. "Wie kann Nebucadnezar Cap. 3, 14. so dargestellt werden, als ob er davon, dass die Jüdische Nation eine eigene Gottheit verehre, gar niemals gehört hätte, da er doch nach 2, 47. schon an den Gott der Juden gläubig geworden war." Bertholdt, Comm. I. p. 65. Nebucadnezar sagt an der ersteren Stelle nichts, woraus man schließen könnte, dass er den Gott Israels nicht kenne, sondern er fordert denselben nur mit dem Trotze eines Sanherib und im Vertrauen auf die überlegene Macht seiner Götzen heraus. Der Widerspruch aber, der hierin gegen 2, 47. zu liegen scheint, gehört nicht dem Schriftsteller, sondern dem Nebucadnezar an, dem er mit allen natürlichen Menschen gemeinsam ist. Der dort ausgesprochene Glaube an die

Obermacht des Gottes Israel, nicht, was wohl zu bemerken ist, an seine Alleinherrschaft, hatte keine Wurzel im Gemüthe, sondern er war ihm nur durch eine einzelne besonders mächtige Änsserung derselben aufgedrungen worden. Er schwand daher auch, sobald die äußerliche Anregung durch die Zeit ihren Eindruck verloren hatte. Dasselbe nehmen wir ja auch, nur noch in verstärktem Maasse, bei Pharao wahr. Es legt sich auch hier wieder der dem Rationalismus eigenthümliche Mangel an tieserer Psychologie dar, den wir schon mehrere Male zu bemerken Gelegenheit hatten.

Am handgreislichsten aber ist die Willkühr bei dem letzten angeblichen Widerspruch. "In Cap. 2. und 3, wird der Charakter des Nebucadnezar ganz anders gezeichnet, wie in Cap. 4. Hier erscheint er als ein sanfter, nachgebender und ganz billiger Mann, dort als ein wahnsinniger und grausamer Tyrann." Berth. p. 72. Allerdings erscheint Nebucadnezar in Cap. 2. 3. als Orientalischer Despot, aber doch auch zugleich als ein solcher, der sich gegen die Wahrheit nicht absichtlich verstockt, wenn sie ihm auf handgreifliche Weise entgegentritt; in Cap. 4. begegnet uns ganz derselbe, nur dass er durch ein stärkeres Entgegentreten der Wahrheit, wie bei den früheren Begebenheiten, gründlicher und tiefer gedemüthigt worden. Wird doch v. 27. sein stolzer Übermuth als die Ursache angeführt, wegen welcher der Wahnsinn von Gott über ihn verhängt wurde! - Das Bemerkte wird hoffentlich hinreichen um den aus den Widersprücken entnommenen Grund für immer aus der, Reihe der Gründe gegen die Ächtheit des Daniel verschwin. den zu machen.

X.

"Es kammen in dem historischen Theile des Buches eine Menge unwahrscheinlicher und aus mancherlei Gründen verdächtiger Angaben vor." Wir müssen hier, da diesem Grunde

### 70 Gründe gegen die Achtheit des Daniel.

von den Gegnern der Ächtheit so viel Gewicht beigelegt zu werden psiegt, dasjenige, was man in den einzelnen Capp. anstößig gefunden hat, nach der Reihe derselben prüfend durchgehen.

### Cap. 1.

Hier begegnet uns gleich anfangs ein Grund, der, wenn er probehaltig befunden würde, den Streit für immer entscheiden könnte. Er ist gegen nichts weniger als gegen die Existenz eines Daniel zur Zeit des Exils gerichtet. "Nach der Art und Weise wie Daniel hier auftritt, darf man doch wohl als sicher annehmen, dass der Vers. an denselben Daniel gedacht habe, der bei Ezechiel vorkommt. Dieser erwähnt des Daniel an zwei Stellen. Cap. 14, 14 - 20. nennt er ihn mit Noah und Hiob zusammen als bekannte Muster der Gerechtigkeit. Cap. 28, 3. sagt er, um den Hochmuth des Königs von Tyrus auf recht starke Weise zu bezeichnen, er halte sich für weiser als Daniel. An beiden Stellen wird vorausgesetzt, dass Daniel als Muster von Weisheit und Gerechtigkeit allen hinlänglich bekannt sey. An beiden Stellen muss man weit eher vermuthen, dass Ez. an einen berühmten Mann der Vorzeit gedacht habe, als an einen Zeitgenossen. — Daniel müsste nach den in dem Buche enthaltenen Zeitangaben wenigstens bei der ersten Weissagung noch sehr jung gewesen seyn. - Wie konnte Ezechiel voraussetzen, dass der Name des Daniel und der Ruf seiner Weisheit selbst dem fernen Könige von Tyrus bekannt sey? - Steht es nun fest, dass der bei Ezechiel erwähnte Daniel entweder eine durch Weisheit und Frömmigkeit ausgezeichnete Person aus einer weit früheren Zeit, oder gar wie Hiob, nur eine poetische ist, so zeigt sich der ganze Grund und Boden unseres Buches als ein ungeschichtlicher." Dieser Grund, den man als den Gipfelpunkt der critischen Willkühr in den Untersuchungen über die Achtheit des Daniel betrachten kann, wurde vorbereitet von Bernstein (über das Buch Hiob, in den Analekten von Keil und Teschirner I, 3. p. 10.), welcher aus der Unwahrscheinlich-

keit, dass der zur Zeit des Exils lebende Daniel von Ezechiel auf solche Weise angeführt werde, schloss, dass entweder die ganzen Stellen Ezechiels unächt, oder wenigstens die Erwähnungen Daniels später hineingetragen seyen. Bleck (l. c. p. 284.), dem de Wette (Einl. p. 361.), wie bei den Untersuchungen über Daniel durchgängig, folgt, entlehnte die Nachweisung der Unwahrscheinlichkeit von Bernstein, zog aber aus derselben eine andere, die angegebene, Schlussfolgerung. Die übrigen Gegner der Achtheit konnten sich bis zu dieser Höhe nicht erheben. Bertholdt (Comm. I, p. 7. Einl. p. 1506.) erklärt, das Zeugnis des Ezechiel thue unwidersprechlich dar, dass Daniel wirklich, und zwar schon in seinen früheren Jahren, in Babylon am Hofe in sehr ausgezeichneten Verhältnissen stand, und sich durch seine Einsicht schon einen großen ausgebreiteten Ruf erworben hatte. Kirms, p. 59. sog., sucht ausführlich die Nichtigkeit dieser Hypothese darzuthun,

Wir widerlegen zuerst die Gründe, wodurch man zu zeigen versucht hat, dass der Daniel des Ezechiel nicht der in unserem Buche als Zeitgenosse desselben vorkommende seyn könne. Die erste Weissagung des Ezechiel, worin des Daniel Erwähnung geschicht, fällt nach Vergleichung von Cap. 8, 1. wahrscheinlich in das 6te Jahr des Zedekiah, also in das 13te oder 14te nach der, wie wir gezeigt haben, im 4ten Jahre des Jojakim erfolgten Wegführung des Daniel; in dieser Weissagung wird Daniel nur als Muster der Gerechtigkeit und Frömmigkeit aufgeführt. Die zweite Weissagung, welche das glänzende Lob der Weisheit Daniels enthält, fällt noch fünf Jahre später. Nach unserm Buche nun fiel die Begebenheit, welche den ersten Grund zu Daniels Ruhm und Größe legte, schon in das zweite. Jahr der Alleinregierung Nebucadnezars, also ungefähr 10 Jahre vor der ersten Weissagung Ezechiels. Hatte sich nun Daniel damals wirklich schon auf' die Weise, wie es in unserem Buche erzählt wird, ausgezeichnet, so lässt sich nicht einschen, wie Ezechiel nicht auf diese Weise von ihm reden konnte, vielmehr

erscheint dieß, wenn wir die Zeitverhältnisse betrachten, als gans natürlich. Je tiefer zur Zeit des Exils das Israelitische Volk gesunken war, desto mehr mussten seine Blicke auf ein Mitglied gerichtet seyn, das seine Anhänglichkeit an die väterliche Religion unter den schwersten und verführerischsten Verhältnissen bewährte, dessen hohe Ehre unter den Heidenvölkern von der ganzen Nation als eine Art von Ersatz für ihre Schmach betrachtet wurde, dessen wunderbare göttliche Führungen derselben ein Unterpfand und ein Vorbild ihrer dereinstigen Errettung waren, in dem man das Werkzeug zu dieser von den Propheten verheissenen Errettung zu erblicken hoffte, der schon jetzt seinen Landsleuten mannigfachen Schutz gewähren konnte, und ihrem Gotte, zu dem sie durch das Unglück gedemüthigt zurückgekehrt waren, neue Anerkennung bei den Heiden verschaffte, die ihn bisher, aus der Ohnmacht seines Volkes auf seine Ohnmacht schließend, stolz verachtet hatten. - Das Ezechiel voraussetze, der Ruhm des Daniel sey auch dem fernen Könige von Tyrus bekannt, ist unrichtig, obgleich diess sehr wohl der Fall seyn konnte. Die Weissagungen gegen auswärtige Könige waren, obgleich an sie gerichtet, doch nicht vorzugsweise für sie, die meist nichts davon erfuhren, sondern für das Bundesvolk bestimmt. Daraus also, dass Daniel in einer an den König von Tyrus gerichteten Weissagung als Muster der Weisheit genannt wird, folgt weiter nichts, als dass er als solches unter den lareeliten im Exil bekannt war. — Die Stellung endlich des Daniel zwischen Noah und Hiob, aus welcher Bernstein L. C. p. 9. schließen will, daß Daniel nothwendig vor Hiob gelebt haben müsse, erklärt sich daraus, daß die Erwähnung Hiobs zu dem gleich nachzuweisenden Zwecke Ezechiels nicht so passend war, wie die des Noah und Daniel, insofern das verschiedene Schicksal Hiobs und seiner Kinder nicht, wie es zu die sem Zwecke nöthig war, durch den Gegensatz der Frömmigkeit uud Gottlosigkeit schlechthin, sondern nur durch das grö-Isere oder geringere Maafs der crateren bestimmt wurde, word

noch kam, daß der Prophet voraussetzen durfte, daß Noah und Daniel unter seinen Landsleuten bekannter seyen, und ihre Erwähnung daher größeren Eindruck machen würde, wie die Hiebe. Ließen sich aber auch solche Gründe nicht nachweisen, so würde doch aus dieser Stellung nichts folgen, da wir ja durch nichts zu der Annahme berechtigt sind, daß Ezechiel die Beispiele in chronologischer Ordnung aufführen wollte.

Gehen wir jetzt über zu den positiven Gründen für die Behauptung, dass der Daniel des Ezechiel zur Zeit des Exils gelebt hat, und mit dem Daniel unseres Buches identisch ist. 1. Es ist keinem Zweifel unterworfen, dass Ezechiel den Noah, Daniel und Hiob nicht bloß aus dem allgemeinen Grunde genammt hat, dass sie fromme Männer waren, sondern dass er noch durch eine besondere Rücksicht bestimmt wurde gerade sie. mit Übergehung des Abraham, Jakob, Moses und Anderer zu nennen. Diese Rücksicht wird unter allen Auslegern am bessten von Theodoret entwickelt (opp. II, p. 768. Hal.) , Edw. φησίν, άμαρτησαν έρνος κολάσαι βουληρώ, μετανοία δε χρήσασραι μή βουληδώσιν οί κολαζόμενοι, ούδεμιᾶς γεύξονται συγγνώμης, οὐδὲ εἰ Νῶε καὶ Ἰώβ καὶ Δανιήλ εύρεβεῖεν ἐν άντοις, άλλ' ούτοι μέν της οίκείας δικαιοσύνης τρυγήσουσι τούς παρπούς, καὶ τῆς σωτηρίας ἀπολαύσονται, ἐκείνους δὲ τῆς έποιγομένης ούκ απαλλάξουσι τιμωρίας. Τούτων δε τών άνδρών έμνημόνευσεν, ώς τοῦς είρημένοις των κατά τούς χρόνους αὐτῶν γεγονότων λίων συμβαινόντων. ὅ, τε γὰο Νῶε ἐν ἀσεβών εύρεβείς γενεά, ούκ ίσχυσε της του κοτακλυσμού παινωλεθρίας απαλλάξαι τους μετανοία χρησεσθαι μη δελήσουτας καί ο Δανήλ ώσαύτως, κατά του της αίχμαλωσίας γευθμενος καιρου, τους μεν άλλους δια την κολλήν ασέβειου ούκ ήλευβέρωσε των έπενεχ≥έντων κακών, αὐτὸς δε καὶ δορυάλωτος γενόμενος των πολεμίων έκράτησε, καλ τους ανδραποδίσαντας έλαβεν ύπημόους. Οὐδε οἱ τοῦ Ἰωβ δε παίδες τῆς τοῦ πατρὸς δικαιοσύνης απώναντο, μόνος δε κρείττων της του πολεμήσαντος ἐκιβουλῆς ἀκεφάνξη." Dieser Ansicht treten auch

## 74 Gründe gegen die Achtheit des Daniel.

Hieronymus z. d. St. und Rosenmüller, Ez. 1, p. 367., bei. Der Gegensatz zwischen den Frommen, welche erhalten und zum Glücke ethoben werden, während die übrigen Verderben trifft, ist auch in der Stelle so deutlich ausgedrückt, daß über ihre Richtigkeit kein Zweisel stattfinden kann. Hieraus nun geht wenigstens so viel mit Sicherheit hervor, dass der Daniel des Ezechiel sich im Allgemeinen in denselben Verhältnissen befunden haben muss, wie der Daniel unseres Buches, und die Art, wie Ezechiel ihn anführt, erklärt sich vollkommen, wenn beide für identisch gehalten werden. 2. Wäre der Daniel des Ezechiel ein berühmter Mann der Vorzeit, wie erklärte es sich wohl, dass seiner zuerst bei einem während des Exils lebenden Propheten Erwähnung geschieht? Gerade, was Bleek besonders für seine Ansicht urgirt, dass Daniel als allen hinlänglich bekanntes Muster von Gerechtigkeit und Weisheit angeführt wird, spricht entschieden gegen dieselbe. Denn war er allen hinlänglich bekannt, wie erklärt es sich denn, daß kein vorexilischer Schriftsteller ihn nennt? Die Annahme, dass ein so berühmter Mann zufällig übergangen worden sey, hat gewils keine Wahrscheinlichkeit, besonders wegen der zweiten Stelle, wo Daniel als Muster der höchsten Weisheit angeführt wird, und zwar in einem Zusammenhange, daß man nur an eine sich in wichtigen äußern Verhältnissen kund gebende Weisheit denken kann. An eine poetische Person darf man bei solcher Berühmtheit und bei der Art, wie Daniel an beiden Stellen genannt wird, gewiss nicht denken, und wenn man sich dafür auf die Analogie des Hiob beruft, so setzt man dabei etwas Unerwiesenes als erwiesen voraus. Gerade die Stelle des Ezechiel liefert den sichersten Beweis gegen die Annahme, daß Hiob eine blos fingirte poetische Person sey, wie diess schon daraus hervorgeht, dass der eifrigste Vertheidiger dieser Ansicht, Bernstein, ihr Gewicht fühlend, sich dadurch von ihr zu befreien sucht, dass er sie für unächt oder kritisch verdorben erklärt. 3. Selbst die Unächtheit des Daniel einmal angenommen, ist es doch nicht anders denkbar, als dass Daniel im Allgemeinen in den in dem Buche angegebenen Verhältnissen und zu der angegebenen Zeit lebte. Der Verf. konnte ja bei seinem Betruge keinen andern Zweek haben, als seinem Machwerke durch einen allgefeierten Namen Eingang zu verschaffen, und er würde sehr unklug gehandelt haben, wenn er die Person, deren Rolle er spielte, aus den Verhältnissen und der Zeit weggenommen hätte, denen sie nach der herrschenden Tradition angehörte. \*)

Einen anderen ebenfalls von Bleek (p. 286.) geltend gemachten und von de Wette gebilligten Grund führen wir blos deshalb an, um zu zeigen, wie das Interesse verleiten kann auch dem an und für sich Unbeweisendsten Beweiskraft beizulegen. "Daniel, Chananjah, Mischael, Asarjah kommen als Namen von Personen im Zeitalter des Esra vor (Nehem. 10, 3. 7. 24.). Da nun Daniel und Mischael sonst sehr selten vorkommende Namen sind, so ist es wahrscheinlich, dass der Vers. die Namen der vier Jüdischen Knaben von jenen vier Männern-entlehnt hat." Es verlohnt sich kaum der Mühe, so etwas ernstlich zu widerlegen. Chananjah und Asarjah gehören zu den allergewöhnlichsten Namen; der Name Daniel fällt ganz weg, da, wie p. 287. behauptet wird, der Vers. ihn ja vom Ezechiel entlehnt haben soll, eine doppelte Entlehnung aber doch wohl nicht bei ein und demselben Namen stattfinden kann; es bleibt also nur noch der Name Mischael übrig, der nur Exod. 6, 29. Levit. 10, 4. vorkommt, woraus keinesweges folgt, dass er selten gewesen, sondern nur, dass wenige Personen dieses Namens

<sup>\*)</sup> Diess erkennt an einer anderen St. (p. 252.) Bleek selbst an. "Er wählte daher, um gleichwohl mit seinen tröstlichen Aussichten bei seinem Volke desto eher Eingang zu finden, und dadurch beizutragen, dasselbe in treuer standhafter Ausdauer im Dienste Jehovahs zu stärken und zu bescstigen, die Person eines Mannes, der damals auf jeden Fall muss als ein ausgezeichneter, während des Exils lebender Prophet betrachtet worden seyn."

sich besonders ausgezeichnet haben. Wollte man aber überhaupt aus dieser Namensgleichheit etwas schließen, so könnte man gewiß noch mit größerem Rechte darans, daß die Namen unseres Buches in der angränzenden Zeit als üblich erscheinen, eine Bestätigung für die historische Wahrheit der Erzählung entnehmen. Allein die Vertheidiger der Achtheit bedürfen solcher Gründe nicht.

Gehen wir jetzt von den Einwendungen Bleeks gegen das erste Cap. zu denen Bertholdts über. "Es ist in sich wahrscheinlich, dass sich die jungen Männer mit lobenswerther Besorglichkeit die Speisen und Getränke verbeten haben, die nach Moses Gesetz unrein waren. Allein was darüber hinausgeht, gibt eich leicht als Erdichtung zu erkennen. Der Nachwelt war es darum zu thun, den Daniel und seine Gefährten als Muster höherer über das Gesetz hinausgehender Enthaltsamkeit geltend zu machen. Sie ließ sie daher überhaupt den Genuss aller Fleischspeisen verweigern und sich bloss Gemüse ausbitten. Der Wein war von Mose überhaupt nicht verboten, aber welche Entäusserung, wenn die vier jungen Männer bloss Wasser getrunken hätten!" Comm. I, 177. Es liegt bei dieser Argumentation die irrige Voraussetzung zu Grunde, als ob Daniel und seine Gefährten aus ascetischen Gründen den Genus des Fleisches und des Weines verweigert hätten. Dagegen wird v. 8. bestimmt genug gesagt, Daniel habe sich mit der Speise des Königs und mit dem Weine von seinem Tische nicht verunreinigen wollen, also nicht dem Genusse des Fleisches und Weines überhaupt, sondern nur solchen Fleisches und Weines, die in seinen Augen für unrein galten - und nur zwischen diesen und der von ihm gewählten Kost hatte er die Wahl, wenn er nicht die Gefälligkeit des Kämmerers auf eine zu starke Probe setzen wollte - entsagt. Die Nichtigkeit der Annahme einer ascetischen Entsagung geht auch hervor aus 10, 3., wonach Daniel, als er in eine unabhängige Lage gekommen, Wein trank. Es fragt sich nun noch, warum Daniel die Speise und

den Wein von der Tafel des Königes für unrein gehalten habe. Denn erst wenn hiefür ein genügender Grund nachgewiesen worden, verliert die Anklage allen Schein. Der Grund scheint mehr, als darin, dass die Babylonier manche den Juden verbotene Speisen afsen, die Daniel ja nur zu vermeiden brauchte. darin zu liegen, dass das Fleisch von der königlichen Tasel sehr hänfig Götzenfleisch war, ohne dass dasjenige, was nicht auf diese Weise verunreinigt worden, von dem übrigen geschieden werden konnte. Das Essen des Götzensleisches aber betrachteten die Juden von jeher, und das mit Recht, da es ja von den Götzendienern selbst also angesehen wurde, als eine Theilnahme am Götzendienste; bekanntlich waren selbst noch die Judenchristen nicht nur dieser Ansicht, sondern sie gingen noch weiter. (vgl., was die späteren Juden betrifft, Eisenmenger, II, 614. ff.). Eine ähnliche Bewandniss hatte es mit dem Weine. Der Wein bei den Gastmahlen der heidnischen Völker wurde fast durchgängig durch eine Libation den Götzen geweiht. Vgl. die Stellen bei Lipsius, l. III, antiq. lect. u. bei Geier, p. 58.

Allein, wendet Bleek noch p. 275. ein, diese Angstlichkeit scheine bei den Juden vornehmlich erst seit dem Maccabaischen Zeitalter entstanden zu seyn, besonders während der Zeit, wo im Lande und selbst im Tempel Griechischen Gottheiten Opfer dargebracht wurden; vgl. 2 Macc. 5, 27., wo von Judas Maccabaus und seinen Begleitern erzählt worden soll, sie hätten aus diesem Grunde (?) nur Gemüse gegessen. Gewiss aber dürfte, wenn auch diese ohne Prüfung aufgeraffte, gar nicht dahin gehörende Stelle beweisend wäre, darans, dass sich in der Maccabäischen Zeit diese ängstliche Scheu vor abgötticher Befleckung finde, nicht geschlossen werden, dass sie nicht auch früher, und namentlich unter den ganz ähnlichen Verhältnissen im Exil vorhanden gewesen. Diess seigt deutlich die Stelle Rz. 4, 13. 14., wo der Prophet seinen Landsleuten als Strafe vorherverkündet, daß sie im Exil durch die höchste Noth gezwungen werden würden, unreine Speisen zu essen und

78

selbst mit der Bezeugung seines höchsten Abscheus versichert, dass nie unreines Fleisch in seinen Mund gekommen sey. Eine wirklich begründete, nicht bloss auf willkührlichen Satzungen beruhende Ängstlichkeit, musste bei den frommen Theokraten zu allen Zeiten stattfinden, und am meisten in den Zeiten des Exils, wo das Volk, durch das Unglück gewarnt, mit der ängstlichsten Sorgfalt alles das vermied, was nur irgend als eine Theilnahme am Götzendienste betrachtet werden konnte.

Noch sucht Bleek p. 275. 80. unser Cap. durch die Behauptung verdächtig zu machen, es trete deutlich ein paränetischer Zweck hervor, die Absicht, die Juden zu ermahnen, daß sie unter ähnlichen Verhältnissen, wie sie zur Zeit der Maccabäer wirklich stattfanden, auf dieselbe Weise verführen. Allein dieser paränetische Zweck findet nur insofern statt, als jede Geschichte in der Schrift zugleich eine Lehre und Warnung für die Gegenwart und Zukunft ist. Der eigentliche Zweck der Erzählung ist offenbar nur der, an einem Beispiele zu zeigen, wie standhaft Daniel und seine Gefährten einer Versuchung widerstanden, welcher nach der Weissagung Ezechiels manche Andere unterlagen, um auf diese Weise dasjenige vorzubereiten und zu begründen, was nachher über die glänzende Erhebung Daniels erzählt wird. Wäre es der Mühe werth, so ließe sich leicht zeigen, daß, wenn solche Gründe gelten sollen, alle Schriften des A. T. erst in der Zeit der Maccabäer verfaßt seyn können.

Cap. 2.

Bei diesem Cap. sind die Einwendungen nicht sehr zahlreich und noch weniger bedeutend. "Die Documente der alten Geschichte — bemerkt Bertholdt Comm. I, p. 192. — würden keinen größeren Wütherich zur Verabscheuung aufstellen, als den Nebucadnezar, wenn er wirklich fähig gewesen wäre, auf einen so närrischen Einfall die Hinrichtung vieler unschuldigen Menschen zu beschließen. Niemals hat man geglanbt, daß Traumansleger nach einer Art von Allwissenheit auch soger

die aus dem Gedächtnisse anderer entflohenen Träume wieder zurückrusen könnten. Es ist ganz wider die Geschichte. dem Nebucadnezar eine solche unsinnige Grausamkeit zuzutrauen." Dagegen bemerken wir: 1. die Annahme eines "närrischen Einfalls" Nebucadnezars beruht nur auf einer von Bertholdt nach dem Vorgange mehrerer alten Übersetzer und älteren Ausleger gebilligten falschen Erklärung von v. 5. Nebucadnezar sagt dort, als die Magier auf sein Verlangen, dass sie ihm seinen Traum sagen sollen, antworten, den Traum müsse ihnen der König vorher sagen, sie vermöchten nichts weiter, als seine Deutung zu geben: אָרָא מָנָי אָרָא. Diess übersetzt Bertholdt: "der Traum ist mir entfallen." Diese Erklärung beruht auf der Annahme, dass das nur in unserem Cap. vorkommende Verbum 71% gleichbedeutend sey mit 71%. Allein auch die Richtigkeit dieser Annahme vorausgesetzt, kann man ebenso leicht mit l'Empereur, Michaelis, Gesenius (thes. s. v. p. 58.) u. v. A. übersetzen: verbum a me processit, h. e. hoc a me decretum et statutum, mit Beziehung auf die Drohung in dem Folgenden. Allein höchst wahrscheinlich ist diese Annahme nicht einmal richtig. Es kommt weder im Hebräischen noch im Chaldäischen ein einziges Beispiel vor. wo erweislich die Buchstaben 7 und 7 verwechselt wären. Auch sieht man nicht ein, woher gerade an diesen beiden einzigen Stellen 2, 5. 8. die Form 71% kommen sollte, da sonst in dem Chaldäischen Theile des Daniel beständig, und namentlich in unserm Cap. v. 17. 24. die Form 778 vorkommt. Viel mehr empfiehlt sich eine andere Erklärung, wonach das Verbum die Bedeutung fest seyn haben soll. So der Syrer, Saadias, Abenesra, Winer, lex. s. v. Diese Erklärung hat die Vergleichung des entsprechenden Arab. o., firmus fuit für sich, während die vorhergehende eigentlich gar keine sprachliche Rechtfertigung hat. Sie hat ferner für sich die Analogie des קלתא, 6, 13. — Welche von beiden Erklärungen man aber auch wählen mag, so viel ist gewiß, dass der nach beiden

in der Stelle enthaltene Sinn, und nicht der von Bertheldt darin gefandene der richtige ist. Dass der König den Traum vergessen habe, ist schon an und für sich eine ungereimte Annahme. Wie konnte, was ihn so lebhaft bewegt hatte, plötzlich ganz entschwunden seyn? Wie konnte er in Unruhe gerathen über einen Traum, von dem er nichts mehr wußte? Wie können die Magier immerfort darauf bestehen, dass der König ihnen seinen Traum sagen sollte, da diels ja nach Bertholdts Erklärung gar nicht in seiner Gewalt stand? Ganz klar und unzweidentig aber wird es ja in v. 9. gesagt, dass der König nicht etwa deshalb von den Magiern verlangt, daß sie ihm seinen Traum sagen sollten, we'll er ihn vergessen hatte, sondern nur um sie auf die Probe zu stellen. "Wenn ihr — sagt dort der König - mir den Traum nicht sagen könnt, so sehe ich daraus, dass ihr mich nur mit Lügen hintergehen wollt. Darum 80 sagt mir den Traum, so kann ich gewiß seyn, dass ihr mir anch die richtige Deutung geben werdet." Nach dieser Erklärung nun war der Einfall Nebucadnezars gar nicht so ungereimt. Die Magier rühmten sich, durch den Beistand der Götter offenbaren zu können "was tief und verborgen ist." Ist diess Vorgeben richtig — so schlos Nebucadnezar —, so mus es ihnen eben so leicht werden, mir meinen Traum anzugeben, als seine Deutung. Und als sie das erstere nicht vermögen, so hält er sie mit demselben Rechte für Betrüger, wie das Volk 1 Reg. 18. die Baalspfaffen, weil ihre Götzen nicht mit Feuer antworteten. 2. Das Verfahren des Königes gegen die Magier war allerdings ein grausames, aber kein anderes, als wir selbst nach unseren sparsam fliessenden Geschichtsquellen von ihm unter selchen Umständen erwarten können, wie es ja überhaupt ganz falsch ist, einem Orientalischen Despoten unseren Maasstab in der Schätzung des Menschenlebens zu leihen. Wir dürfen uns nicht darauf berufen, dass Jeremias Cap. 51. überhaupt den Babyloniern die größten zu Gott schreienden Gransamkeiten vorwirft; wir haben hinreichende Belege für die persönliche Grausamkeit-NebuNebusadnezars. Als der gefangene König Zedekiah zu ihm nach Riblah geführt wurde, ließ er seine Kinder vor seinen Augen schlachten und erst dann ihn selbst blenden. Nicht zufrieden mit dem Bluthade bei der Einnahme der Stadt, ließ er zu Riblah eine große Anzahl der vornehmeren Gefangenen tödten. Vgl. 2 Reg. 25, 7. 18 — 21. Jerem. 39, 5. ff. 52, 9 — 11. 24 — 27. Allendings mochte Nebucadnezar glanben, zu diesen Grausamkeiten eine Berechtigung in dem Abfalle der Juden zu haben; allein ein solcher Scheingrund fehlte ihm auch hier nicht. Wehl zu beschten ist noch, daß der Befehl Nebucadnezars in der ersten Hitze gegeben wurde, und daß er ihn, zur Besinnung gelangt, schwerlich seinem ganzen Umfange nach würde haben ausführen lassen, wie denn der Trabantenhauptmann so langsam und bedächtlich zur Ausführung schreitet, als wollte er dem Könige Zeit lassen, sich noch vorher zu besinnen.

Einen anderen Grund gegen die Glanbwürdigkeit, und somit auch gegen die Achtheit unseres Cap. trägt Bertholdt l. c. p. 63. vor. Es soll sich durch deutliche Kennzeichen als Uberarbeitung eines älteren Aufsatzes kund geben. ,V. 16 — 25. ist blos von der Auslegung des Traumes die Rede, da doch Nebucadnezar gleich hei der ersten Anrede an die Magier nicht blos die Deutung, sondern auch die Anzeige des Traumes verlangt, und Daniel auch im Verfolg beides zugleich gibt. Höchst wahrscheinlich ist die Angabe, dass Nebucadnezar den Magiern auch die Deutung des Traumes auferlegte, erst ein späterer Auswuchs der Sage, bezweckend die Sache wunderbarer und für Daniel ruhmvoller zu machen. Der Überarbeiter war aber in der genannten Stelle nicht aufmerksam genug, um die ältere Ansicht und Darstellung der Sache zu verwischen." Allein die Annahme einer solchen kindischen Unaufmerksamkeit des angeblichen Überarheiters ist ebenso unnatürlich, als die Annahme eines Überarbeiters unnöthig. Die Thatsache erklärt sich vollkommen daraus, dass der Versasser, der beständigen Wiederholung der vollständigen Anforderung des Königes müde, sie

kärzer ausdrückte. Er durste um so weniger fürehten, bei der Art, wie er diess that, missverstanden zu werden, da ja nach der vorhergegangenen Erzählung die Deutung des Traumes nettwendig die Anzeige desselben in sich schless und voraussetste, und da der Zweck eigentlich nur die Deutung war, der die Anzeige nur als Mittel der Beglaubigung diente.

Es bleibt uns jetzt, da wir die älteren schon von Läderwald I. c. p. 40. ff. widerlegten Einwürse nicht zu berücksichtigen brauchen, nur noch ein Einwand Bleeks (p. 280.) übrig. "Die ganze Erzählung von dem Traume und demen Dentung durch den Nebucadnezar scheint sowohl in Anschung der ganzen Anlage, als in einzelnen Ausdrücken der Erzählung der Genesis vom Traume des Pharao und dessen Deutung durch den Joseph nachgebildet zu seyn." Allein die Pankte der Übereinstimmung sind nur die, dass ein König einen beunruhigenden Traum hat, den seine Traumdeuter wicht an deuten vermögen und dessen Deutung unter Gottes Beistande einem Isteliten gelingt, der darauf von dem Könige zu hohen Ehren erhoben wird. In allem Übrigen herrscht ganzliche Verschiedenheit. Das Gemeinsame aber erklärt sich theils aus der großen Bedeutung, welche das ganze Alterthum den Träumen und der Traumdeutung beilegte, theils aus der Fügung der götzlichen Vorsehung, die zu verschiedenen Zeiten sieh desselben Mittels zum Heile des auserwählten Volkes bediente. Irgend auffallende Ähnlichkeiten sind nur, daß Joseph und Daniel (Gen. 41, 16. Dan. 2, 27.) ungefähr auf dieselbe Weise, obgleich nicht mit denselben Worten, den König von sich auf ihren Gott hinweisen, und dann dass in beiden Erzählungen (Gen. 41, 8. Dan. 2, 1. 3) das Verbum DID gebraucht wird. Will man aber hierin mehr als Zufall finden, so last sich doch gar nicht abschen, wie nicht Daniel ebenso gut den Pentatouch gelesen haben könne, wie der angebliche Pseudodaniel.

#### Cap. 3.

Bei diesem Cap. sind die Einwendungen ganz besonders zahlreich. Wir beginnen mit einem Einwande de Wettes p. 368. and Bleeks p. 268., welcher nicht nur gegen die Absassung durch Daniel, sondern überhaupt gegen jede historische Grundlage unseres Cap. gerichtet ist. "Eine solche Begebenheit, wie die in unserem Cap. erzählte, würde nothwendig wenigstens Neigung zu Religionsverfolgungen bei Nebucadnezar. oder bei den Chaldäern überhaupt voraussetzen, was aber gar nicht im Character dieser Völker und dieser Zeiten, so weit wir sie sonst kennen, lag. Davon milsten sich uns nothwendig Spuren bei andern Propheten, namentlich bei Ezechiel und Jeremias, erhalten haben." Allein von einer Religionsverfolgung findet sich in unserem Cap. keine Spur, wie dies selbst Bertholdt p. 261. bemerkt hat. Allerdings besiehlt der König den versammelten Beamten aus allen Provinzen seines Reiches die Anbetung der von ihm errichteten Statue; allein er war weit entfernt, jedem deshalb, wie später Antiochus Epiphanes, seine Religion rauben zu wollen. Er verlangte nur für seinen Götzen die Anerkennung, die alle alten polytheistischen Nationen den Götzen derer, mit denen sie verkehrten, freiwillig leisteten, die namentlich die in das Land Israel weggeführten Babylonier nach 2 Reg. 17. dem Gotte Israels nicht entziehen zu dürsen glaubten; man darf bei ihm kaum eine so genaue Kenninis der Jüdischen Religion voraussetzen, dass er eingesehen hätte, wie eine solche Anerkennung ihren wahren Bekennern moralisch unmöglich war. So wie er den Gott Israels als einen wirklich existirenden und bis zu einem gewissen Grade mächtigen anerkannte, so dachte er, müssten die Israeliten noch mehr in Bezug auf seinen Gott thun, der sich ja, wie er meinte, durch den ihm verliehenen Sieg als der mächtigere erwiesen hatte; vgl. Jes. 36, 19. ff. Übrigens wurde kein Jude als solcher zu dieser äußern Religionshandlung gezwungen, sondern nur die drei Gefährten Daniels als Diener des Königs. Bei dem un-

umschränkten Gehorsam, welchen Orientalische Despoten verlangen, wurde ihr Widerstand ohne Rücksicht auf seine Ursache als Majestätsverbrechen betrachtet, und mehr als solches, wie als religiöses bestraft. Dies geht schon aus der Anklage v. 10-12. hervor. Nicht der Mangel an Ehrgefühl gegen die Babylonischen Götter bildet den Hauptklagepunkt, sondern durchaus die Verletzung des königlichen Gebotes, welche dem Könige um so empfindlicher sein muste, je zahlreicher die Zeugen derselben waren. Von dieser Seite betrachtet auch Nebucadnezar die Sache. Er wirft den Angeklagten v. 14. 15. einzig vor, dass sie seinen Gott, und das Bild, das er hatte machen lassen, nicht anbeten wollten. Die Gefährten Daniels wurden also nur indirecte wegen ihrer Religion verfolgt, insofern sie als Bekenner derselben nicht alles das leisten konnten, was in einem despotischen Staate zu den Unterthanenpflichten gerechnet wurde, gerade so wie Daniel selbst Cap. 6., und Haman, Esth. 3. — Gerade daraus aber, dass der Character Nebucadnezars und der Babylonier in dieser Beziehung hier ganz so erscheint, wie bei Ezechiel und Jeremias, lässt sich ein nicht zu verachtender Beweis für das Alter und die Achtheit des Daniel entnehmen. Der angebliche, zur Zeit der Maccabäer lebende Pseudodaniel, der nach Bleek und de Wette diese Geschichten blos erdichtet haben soll, um den Juden unter den Religionsverfolgungen des Antiochus Epiphanes Muth einzusprechen, würde es gewiß nicht unterlassen haben, den Nebucadnezar, der bis auf den Namen ein bloßes Geschöpf seiner Phantasie und eine Copie des Antiochus Epiphanes seyn soll, zum Urheber einer eigentlichen Religionsverfolgung zu machen, und zwar einer solchen, die nicht blos drei seiner Beamten, sondern das ganze Jüdische Volk betraf. Nebucadnezar verlangt nur von allen seinen Beamten eine äußerliche Ehrenbezengung für seinen Götzen; Antiochus Epiphanes will allen seinen Unterthanen seine Religion aufdringen, mit gänzlicher Abschaffung der ihrigen, 1 Macc. 43., und wüthet auf das furchtbarste gegen diejenigen, die sich seinem Besehle nicht fügen wollen.

Durch diese Bemerkungen ist größtentheils auch der folgende Grund Bleeks, p. 259., schon beseitigt. "Lesen wir Cap. 3:, das Nebucadnezar eine goldne Statue aufgerichtet, und zu deren Anbetung alle seine Unterthanen habe nöthigen wollen -, so fällt uns unwillkührlich Antiochus Epiphanes ein, der den Tempel entweihen, ihn dem Jupiter Olympius widmen, und auf dem Brandopferaltare heidnische Opfer darbringen liefs, nachdem dort das βδέλυγμα έρημώσεως, sonder Zweifol die Statue des Jupiter errichtet war. Darauf bezieht sich wohl sonder Zweifel dieser Abschnitt. denz, seine Volksgenossen zu befestigen und zur treuen Anhänglichkeit au der väterlichen Religion zu ermahnen, spricht sich aufs deutlichste aus in der Antwort der drei Männer. Diese Antwort sollten die Juden den Syrern geben. Doch zugleich verheilst ihnen der Ausgang der Erzählung, dass Jehovah alsdann am Ende seiner Sache und seinen Verehrern den Sieg verschaffen, und dass selbst ihre Verfolger und seine Verächter zur Anerkennung seiner Macht werden genöthigt werden. -Wir dürsen nicht zweiseln, dass die Erzählung sehr bald nach jener Errichtung der Statue auf dem Brandopferaltar verfast worden sey. Selbst einzelne Züge aus dieser Begebenheit scheint der Verf. in seine Schilderung aufgenommen zu haben. Wenigstens erklären sich daraus die Griechischen Namen der musikalischen Instrumente. Wahrscheinlich wurde die Einweihung des Brandopferaltars zum Götzenaltar und die Errichtung der Statüe des Jupiter mit Prozession und Musik vorgenommen. Höchst wahrscheinlich nannte nun der Vers. gerade jene Griechischen Instrumente mit ihren Griechischen Namen, weil diese bei jener Feierlichkeit wirklich gebraucht waren." Die Unähnlichkeit beider Begebenheiten im Ganzen und Großen haben wir schon nachgewiesen. Es bleiben uns daher nur noch Einzelheiten übrig. Besonderes Gewicht legt hier Bleck darauf, dass

hier und dort eine Götzenstatüe eingeweiht, und zur Verehrung dargestellt werde. Hier macht aber die Widerlegung wenig Mühe. Es ist nie eine Statue des Jupiter Olympius in dem Tempel zu Jerusalem aufgestellt worden. Die einzige Stelle, worauf Bleek sich beruft, ist 1 Macc. 1. 55.: . ώχοδόμησαν βδέλνημα έρημώσεως έπὶ τὸ Δυσιαστήριου. Allein dass hier unter βδέλεγμα έργμώσεως picht die Stathe des Jupiter zu verstehen sey, sondern ein kleinerer Götzenaltar, welcher anf den Brandopferaltar gesetzt wurde, zeigt schon das accoonnav. Wie könnte diels wohl von Errichtung einer Bildsäule gebraucht werden? Dasselbe geht hervor aus, den gleich folgenden Worten: nat er noteur louda ninke suche unouv Bouous: mit einer allen Zweifel ausschließenden Sicherheit aber aus v. 59.: καὶ τῆ πέμπτη καὶ εἰκαίδι τοῦ μηνὸς (derselbe Tag, der v. 55. als der Tag der Erbanung des Boéλυγμα έρημώσεως genannt worden) Δυσεάζευτες έπὶ τφυ βωμον, ος ην έπι του συσιαστηρίου. Nach Cap. 4, 43. ward bei der Wiedereinweihung des Tempels durch Judas dieser Götzenaltar abgebrochen, und die Steine wurden an unreine Orter getragen. Steht es aber fest, dass der Errichtung der Statue des Jupiter auch mit keiner Sylbe gedacht wird, so dürfen wir auch nicht daran denken, dass sie wirklich statt gefunden. Wir haben über die Entheiligung des Tempels - abgesehen von dem Josephus, der ebenfalls von der Errichtung einer Statue nichts weiß (Arch. 12, 6. 7.) — eine dreifache verhältnismäßig sehr ausführliche Relation (1 Macc. 2. 4. und 2 Macc. 6.). Würde nicht in jeder derselben die Statüe, wenn sie wirklich errichtet worden, zuerst erwähnt worden seyn? Auch bei den fibrigen Städten Juda kommt nur die Errichtung von Altären, nirgend von Götzenstatüen vor \*).

<sup>\*)</sup> Einen Grund für das Gegentheil könute man vielleicht aus 1 Macc. 1, 47.: οἰποδομήσαι βωμούς καὶ τεμένη καὶ εἰδωλεῖα u. s. w. entnehmen, wo der Cod. Alex. f. εἰδωλεῖα, Götzenkapellen,

Ehenso leicht aber lässt sich die Behauptung widerlegen, dass der Ausgang der Begebenheit, wie er v. 28. erzählt wird, nur eine in Geschichte eingekleidete Weissagung sey. Dass Antiochus Epiphanes, wie es hier von Nebucadnezar erzählt wird, dereinst noch zur "Auerkennung der Macht" des Gottes Israels gehracht werden würde, war in sich bei seiner Gemütheart so unwahrscheinlich, dass Niemand leicht auf diesen Gedanken kommen konnte. Und was noch mehr, und völlig; entechnidend ist: in unserem Buche selbst wird vorhergesagt, daß Antiochus Epiphanes bis ans Ende in seiner gottlosen, dem Bundesvelke feindlichen Gesinnung verharren und durch ein göttliches Strafgericht werde vernichtet werden; vgl. Cap. 11 and 12., bes. v. 45. Wäre es die Absicht des Verf. gewesen, durch Nebucadnesar den Antiochus Epiphanes vorzubilden, warde er nicht vielmehr ihn durch ein göttliches Strafgericht vertilgt werden lassen, zumal da er hier an der Geschichte des Sanherib eine historische Analogie für sich hatte? Sollte er abaichtlich eine Verschiedenheit hereingebracht haben, welche zur Vereitelung seines angeblichen Zweckes dienen muste?

Endlich die Schwäche des aus den angeblich Griechischen Namen der Musikalischen Instrumente entnommenen Grundes fillt von selbst in die Augen, und ist auch von Kirms p. 16. anerkannt worden. Davon, dass bei der Einweibung des Tempels zum Götzendienste Musik gebraucht worden sey, sindet sich in keiner der Relationen auch nur die geringste Spur; unwahrscheinlich wird es schon dadurch, dass die Errichtung einer Statüe des Jupiter nie vorgefallen ist. Eine Hinweisung darauf sollte man doch 1 Maco. 4, 54. erwarten, wonach die Wieder-

είδωλα hat. Allein die Richtigkeit der recipirten Lesart erhellt theils aus dem οἰποδομήσαι, theils aus Josephus, dessen Umschreibung unserer St. (οἰποδομήσαντες δε ἐν ἐπαστη πόλει παι παίμη τεμένη αὐτῶν και βωμούς) zeigt, daß er die Lesart εἰδωλεῖα vorfand, welches Wort er, als in dem τεμένη schon mitbegriffen, auslassen zu können glaubte.

cinveilung mit Musik geschah; von allen in unserm Cap. genannten Instrumenten kommt dort nur ein einziges, die Cither, vor. Machte aber der angebliche Gebrauch der Musik in der damaligen Zeit auf die Juden einen solchen Eindruck, dass der angebliche Pseudodaniel sogar die Namen der einzelnen von den Heiden gebrauchten Instrumente in die Geschichte Nebucadnezars herübertrug, wie kommt es denn, daß in den historischen Quellen dieses Zeitalters dieses factum gar nicht berührt wird? Was bleibt nun also zwischen beiden Begebenheiten für eine Ahnlichkeit übrig? Und doch würde auch eine wirklich stattfindende noch nichts für die Meinung der Gegner beweisen. Es ist erwiesen, dass Nebucadnezar bei dem Zuge gegen Arypten mit einem großen Heere nach Jerusalem kam, in die Stadt eindrang, aus dem Tempel die heiligen Gefässe wegnahm, und sie mit in sein Land wegführte. Buchstäblich dasselbe wird 1 Macc. 1, 19. ff. von Antiochus Epiphanus erzählt. Wer denkt nun wohl daran, deshalb eine der beiden Erzählungen für unwahr, und die erstere, die nicht blos auf dem Zeugniss Judischer Schriftsteller, sondern auch des Berosus beruht, für in der Absicht erdichtet zu erklären, den Juden zur Zeit der Maccabäer Trost zu gewähren? - Wir gehen jetzt zur Belenchtung der Einwürfe gegen Einzelnes in unserem Cap. über, und zwar zuerst derjenigen, welchen mit einer gewissen Übereinstimmung von den neueren Bestreitern Beweiskraft, oder denen von Einzelnen ganz besonderes Gewicht beigelegt wird. "Die Angeklagten beantworten die verhältnismässig milde Anrede des Nebucadnezar mit emporender Frechheit und Frivolität. Sie halten es für unter ihrer Würde die Ursache ihrer Weigerung anzugeben, und suchen geslissentlich den König zu erbittern, indem sie ihn auf den Gedanken bringen, dass ihre Weigerung aus blosser Widerspenstigkeit hervorgehe. Sie sprechen gegen ihren Monarchen so, dass sie sich selbst die Feuerstrafe dictiren, aber sie sind ganz ruhig und scheinen es dem Könige nur mit Mühe verbergen zu können, dass Gott sie durch ein Wunder erretten werde. Wohl musten sie wissen, dass es niemals die Gewohnheit der Gottheit gewesen sey, auch die edelsten Männer aus lebensgefährlichen Nöthen durch Wunder zu retten. Konnten sie also auch nur die leiseste Ahndung einer Lebenserhaltung haben, wenn ihnen nicht durch eine unmittelbare Offenbarung Gottes angezeigt worden, daß die Kraft des Feuers gegen ihr Leben verlöschen werde?" Berth. 1. p. 253. Kirms p. 66. Merkwürdig ist der Gegensatz, in welchem dieses Urtheil über das Betragen der drei Manner gegen das Urtheil der ganzen älteren Kirche steht. Wir fähren beispielsweise nur eine Stelle Theodorets an (opp. t. II. p. 1110.): "τίς οὐκ ἀν εἰκότως ἐκπλαγείη τῶν μακαρίων τούτων νέων την ανδρείαν, την σοφίαν, την εύσέβειαν, την περί τους νόμους δικαιοσύνην, την περί πάντα σωφροσύνην; τὸ μεν γάρ μη καταπλαγηναι τὸν τοσούτον ἐκείνον τύραννον, μετά πάντων, ως έπος είπεῖν, άνθρώπων άντιτεταγμένου, καί την μεγίστην έχείνην πυράν, ού λόγοις μόνον απειλουμένην, άλλα και δρωμένην, την αδαμαντος στερροτέραν αὐτοῖς ώνδρείων μωρτυρεί, τὸ δὲ τοὺς βείους νόμους τῆς παρούσης προτιμήσαι ζωής, ποίας δικαιοσύνης ύπερβολήν καταλείπει; τήν δε σωφροσύνην αιθεών χηρύττει, τὸ μήτε βρασέσι κατά τοῦ βασιλέως χρήσασται λόγοις, μήτε δειλία πάλιν καταισηγίναι τὸ γένος την δε φρόνησιν καὶ σοφίαν ή τοῖς δυσσεβέσι καὶ βλασφήμοις λόγοις αντιτεβείσα εὐσέβεια. " Vgl. besonders noch Calvin z. d. St. Der Grund dieser verschiedenen Beurtheilung liegt in nichts anderem, als in dem Glauben oder Unglauben an die Offenbarung. Man läßt nicht undeutlich durchblicken, daß die drei Männer besser daran gethan haben würden die Cerimonie mitzumachen; wer selbst keine andere Wahrheit kennt als eine selbstgemachte, findet es anstößig, wenn Andere für eine von oben gegebene willig Gut und Blut aufopfern und Verhältnisse durchbrechen, die nicht mit der Treue gegen sie bestehen können. Beleuchten wir jetzt noch die einzelnen Theile des Vorwurfs. Die Behauptung der Frechheit würde

allerdings gegründet seyn, wenn die Übersetzung, welche Kirms ven v. 16. gibt: "Ista quidem sollicitatio tua ne response quidem digna est" richtig wäre. Allein dieser Sinn liegt nicht in den Worten, sondern wird nur hineingetregen. "Es ist nicht nothwendig, sagen die drei Männer, dass wir hieraufhantworten." Sie geben dadurch zu erkennen, das sie von aller Anget frei, und vollkommen entschlossen, was zu thun sey, jeder Vertheidigung Gottes, der, so hofften sie, sich selbst rechtfertigen werde, jeder Entschuldigung, jeder Beschönigung entsagen. Dass dies der richtige Sinn sey, geht hervor aus der Paralleletelle 2 Mace. 7, 2., wo die siehen Brüder auf die Aufforderung. Schweinesleisch zu essen, antworten: τί μέλλεις έρωτζεν καὶ μανβάνειν πας ἡμῶν; ἔτοίμοι γὰς ἀποβνήσκειν ἐσμέν, ἡ κατοώους νόμους παραβαίνειν. Es liegt in dieser Antwort ebenso wenig eine Frechheit, wie in der Cyprians, als er von den Hofleuten aufgefordert wurde, durch Verleugnung der Wahrheit sein Leben zu erkaufen: "In re tam sancta nulla deliberatio." Ebenso wenig begründet ist der Vorwurf, welcher daraus entnommen wird, dass die drei Männer die Ursache nicht augeben. Wir brauchen uns hier nicht einmal darauf zu bezufen, dass, wie schon Calvin bemerkt, wahrscheinlich hier nicht alle ihre Worte angeführt werden, sondern nur ein kurzer Inbegriff derselben. Dass Nebucadnezar nicht daran dachte, ihre Weigerung aus einem andern Grunde herzuleiten, als aus einem religiösen, geht schon aus seinen Worten hervor: "last sehen wer der Gott sey, der euch aus meiner Hand erretten werde;" noch deutlicher aber aus v. 28., wo Nebucadnezar sagt: "sie haben keinen andern Gott ehren und anbeten wollen, als nur ihren Gott." Es bedurfte daher keiner ausführlichen Entwickelung des Grundes, den sie mit Recht als dem Nebucadnezar bekannt voraussetzten. Die Angabe desselben ist aber in ihren Worten deutlich genug enthalten. Denn wenn sie sagen, der Gott, dem sie dienen, könne und werde sie erretten, so liegt doch darin wohl, daß sie, eben weil sie Diener des wahren Gottes sind,

und nicht aus Rigensinn, sich weigern, dem Besehle des Königes an gehorchen. Wie konnte auch Nebucadnezar nur auf den Gedanken kommen, daß sie, wenn blos Eigensinn der Grund ihrer Weigerung war, sich mit solcher Glaubensfreudigkeit der Hälfe ihres Gottes getrösten würden? — Dass die drei Männer nicht; blos aussprechen, dass Gott sie erretten könne, sondern daß er sie erretten werde, ist alterdings der Ausdruck einer mamittelbar durch Gott erweckten Glaubenszuversicht. Allein die Realität einer solchen Versicherung läset sich seicht durch eine Menge von Beispielen nachweisen. Man vergleiche in dieser Beziehung nur die Übergünge in den Psalmen. Auf die tiefste Klage folgt fast durchgängig die höchste Glaubenafreudigkeit, die der Errettung so gewiss ist, dass sie über sie als schon gewährt frohlockt und für sie dankt. - Die Behauptung, dals die drei Männer um so weniger an eine wunderbare Esrettung denken konnten, da sie ja gewufst, dass Gott dieselbe nie auch seinen edelsten Verehrern gewährt habe, verdient kaum eine Widerlegung. Gerade dals sie aus der Geschichte das Gegentheil wussten, bildete die menschliche Veranlassung ihrer Hoffmang. Wie muste ihnen z. B. nicht Hickias einfallen, der, als die Assyrier ganz ähnliche Schmähungen gegen seinen Gott ausgestofsen hatten, gerade deshalb Gottes wunderbare Hillie erwartete und erhielt? Übrigens beruht der feste Vorsatz der drei Manner, dem Befehle des Königs nicht zu geherchen, nicht, wie Bertholdt behauptet, auf dieser Gewischeit der Errattung; die sie nur karz und beiläufig ausdrücken, sondern auf ihrem allgemeinen Verhältnis zu Gott. Sie fügen gleich hinzu: "Sollte aber auch Gott nach weisen und heiligen Absichten ums keine wunderbare Hülfe ertheilen wollen, so sind wir doch, in seinen Willen ergeben, lieber bereit, alles zu leiden, als seine Gebote zu äbertreten."

"Die Soldaten, welche die Verurtheilten hineinstürzen, müssen ihren pflichtmäßigen Dienst mit dem Leben büßen. Diess geschah doch gewiss nicht auf natürlichem Wege. Also 92

durch ein Wunder müsten die unschuldigen Soldaten getödtet worden seyn." Diess braucht man nicht anzunehmen, obgleich sich aus der Unschuld der Soldaten eben so wenig ein Grund' dagegen entnehmen läfst, wie gegen den Untergang von Pharaos Heere im rothen Meere daraus, dass sich in demselben gewils mancher Soldat befunden, der in dieser Sache höchst unschuldig war, oder gegen die Zerstörung Jerusalems als Strafgericht wegen der Ermordung Christi daraus, dass in der Stadt manche in dieser Beziehung Unschuldige waren. Die natürliolie Veranlassung wird v. 22. deutlich genng angegeben. Die Wuth des racheschnaubenden Orientalischen Despeten ließ die Soldaten an nichts anderes denken, als wie sie ihren Auftrag aufs sehnellste ausführen könnten. Der König hatte, als er in dieser Wuth den Ofen siebenmal (s. später) stärker als gewöhnlieh anzuschüren befohlen hatte, gewiß nicht darauf Rücksicht genominen, ob sich ihm nun auch die Executoren, deren Leben für ihn gewiß in diesem Augenblicke ganz gleichgültig war, ohne Gefahr nahen könnten. Diess war um so schwieriger, da die Marterösen so eingerichtet waren, dass die Verbrecher von einer Treppe, oder einem Gerüste herab hineingestärzt wurden (vergl. Berth. p. 270.). Ehe nun die Executoren sich zurückzichen konnten, wurden sie von der Flamme ergräffen und kamen um.

"Nebucadnezar läst für diejenigen, welche dem Abgotte die Anbetung versagen würden, den Glühofen sogleich bereit balten. Wusste er die Weigerung der drei Toparchen voraus, oder ist der Glühofen von dem Vers. erdichtet, um sich den Weg zu einem Rettungswunder zu bahnen?" Griesinger p. 41. Allein, dass der Glühofen im Thale Dura besindlich und von vorn herein angezündet gewesen, davon liegt in der Erzählung keine Spur (vgl. Berth. zu v. 6.). Das Gegentheil des Letzteren scheint vielmehr aus v. 19. hervorzugehen, wonach der Glühofen erst auf Besehl des Königes angezündet wird. Gesetzt aher auch, es wäre wirklich in der Erzählung

enthalten, was man in sie hineinlegt, so würde diest doch nichts gegen die Richtigkeit beweisen, da sich alsdann ein ganz ähnlicher Fall noch aus dem 17ten Jahrhundert anführen liefse. Chardin (voy. en Perse, IV. p. 276.) erzählt, dass man daselbst einen ganzen Monat hindurch zwei Ofen mit Feuer unterhalten habe, um bei der damaligen Theurung die Verkäufer, welche die gesetzliche Taxe überschritten, sogleich hineinwerfen zu lassen. Es könnte also höchstens das auffallen, daß Nebucadnezar gleich von vorn herein die Anbetung bei Strafe des feurigen Ofens befiehlt, da doch eine Übertretung seines Gebotes nicht gerade wahrscheinlich war. Allein es ist ganz dem Character eines Orientalischen Despoten gemäß, auch auf den möglichen Fall die Strafe sogleich ankündigen zu lassen, und auf diese Weise seine unumschränkte Machtvollkommenheit recht fühlbar zu machen. Dass übrigens die Strafe des Glühofens gerade in Babylonien üblich war, geht aus Jerem. 29, 22. hervor, wonach Nebucadnezar zwei falsche Propheten am Feuer braten liefs, und wir werden später sehen, wie sich gerade aus dieser Erzählung ein Beweis für die Achtheit des Daniel entnehmen lässt.

"Wozu geschieht das Wunder in unserm Cap.? Dazu allein, das Nebucadnezar eine Doxologie auf Gott ausspricht, und den Beschl ausgibt, das Niemand denselben bei Lebensstrase lästern soll. Dieser Zweck ist zu klein für einen solchen Auswand von Mitteln." Berth. p. 255. Allein man darf den nächsten Ersolg der wunderbaren Begebenheit nicht für ihren alleinigen Zweck anschen; sie bildete nur ein einzelnes Glied in der Kette von Begebenheiten, durch welche ein, wie wir schon geschen haben, großes und Gottes würdiges Ziel angestrebt und erreicht wurde.

"Die Ausdrücke, in welche Nebucadnezar v. 28. nach der Errettung der drei Männer ausbricht, sind ganz wider seine Würde und das Ansehen seiner Person, zugleich auch gegen seine väterliche Religion, die er doch schon aus Politik schü-

tzen muste." Berth. p. 253. Allein man nehme nur einimal an, dass das Wunder wirklich und unmittelbar vor Nebucadnesars Augen geschah, so wird man sich wirklich nicht wundern, wenn er im ersten Augenblicke des Erstaunens seine Worte nicht genau abwägt und in einen bewundernden Ausruf ausbricht. Übrigens hütet sich Nebucadnesar wohl in der Verordnung, welche er gleich darauf gibt, der väterlichen Religion zu nahe zu treten. Er verbietet nur bei schwerer Strafe, den Gott der drei Männer zu lästern. Ein späterer Erzähler, oder gar Dichter, der der Geschiehte nicht folgte, sondern sie machte, würde nicht so bescheiden gewesen seyn. Das Edict Nebucadhezars ist ganz der damaligen Denkart polytheistischer Volker angemessen. So wie Sanherih 2 Reg. 18, 34. auf die Ohnmacht, der Götzen der von ihm unterjochten Völker daraus schliefst, dass sie dieselben nicht haben erretten können, wie der Gott Israels allgemein von den Heiden verachtet wurde, weil er sein Volk nicht errettet hatte, so schliefst Nebucadnegar ans der gewährten Errettung auf die Macht des Gottes und verbietet die fernere Beschimpfung desselben. Wäre übrigens auch irgend ein Ausdruck vorhanden, der sich nicht ganz in dem Münde des Königs zu passen schiene, so wärde doch immer beachtet werden müssen, dass Daniel nur den Sinn der Rede des Königes mit seinen Worten ausdrückt.

Wir gehen jetzt zu denjenigen Einwürsen über, welche nach den Beantwortungen von Lüderwald, Jahn und Dereser auf noch hie und da vorgebracht, und selbst von Bertheldt p. 256. als mit leichter Mühe zu hebend bezeichnet werden. "Wahrscheinlich stellte die Bildsäule eine meinschliche Figur vor. Welche Disproportion aber swischen der 60 Ellen betragenden Höhe und der Dicke von 6 Ellen! Die Statüe war also in dem Verhältnisse wie Zehn zu Eins gebaut, da doch das natürliche Verhältnisse wie Zehn zu Eins gebaut, da doch das natürliche Verhältniss der Höhe und Dicke beim menschlichen Körper, wie Sechs zu Eins ist. Welches Wagestück war es, sie aufzustellen! Und war es möglich, dass

wahrscheinlichkeit nach, war die hier erwähnte Statüe keine andere, als die von Herodot 1, 183. erwähnte geldene Statüe des Belus in dem Tempel zu Babylon. Diese war aber nur 12 Ellen hoch. Von derselben Statüe spricht wahrscheinlich auch Diodorus Siculus II, 9. Dieser gibt aber die Höhe doch nur auf 40 Fuß an."

Es ist zavörderst nichts weniger als erwiesen, dass die Statue menschliche Gestalt und menschliche Verhältnisse hatte. Vielleicht war es eine blosse Götzensäule, oben etwa mit einem Bilde oder Kopfe des Götzen. Solche Götzensäulen finden wir im Alterthum neben den eigentlichen Götzenbildern durchgangig; vgl. Seldenus, de Diis Syr. prel. c. 3. p. 49.; sie waren namentlich bei den Ägyptern sehr gewöhnlich, deren .Götzendienst mit dem Chaldäischen sehr nahe verwandt war (vgl. Gesenius, Jesaias III, p. 330.). Jablonsky, Panth. Acg. p. LXXX sqq., hat gezeigt, dass die Obelisken solche Götzensäulen waren. Noch bestimmter zeigt ihre Gebräuchlichkeit gerade in unsern Gegenden eine Stelle des chronicon Alexand. p. 89.: Assyrii primi erexerunt columnam Marti eumque inter deos coluerunt. Nach Philostratus (vit. Apoll. 1, 27.) fand noch Apollonius auf seinen Reisen in diesen Gegenden solche Götzensäulen \*). — Wollte man aber auch aus dem ein-

<sup>\*)</sup> Ähnlich Münter, Religion der Babylonier, pag. 59.: "Über den Kunstwerth dieser Bilder läßt sich nichts bestimmtes sagen. Die angegebenen Maaße zeigen freilich nicht überall die gehörige Kenntnis der Verhältnisse; doch ließe sich vielleicht die ausfallendste Disproportion, die man in den Maaßen der von Nebucadnezar errichteten Bildsäule Bels wahrnimmt, nämlich die Höhe von 60 Ellen zu 6 Ellen Breite, dadurch erklären, daß sie wirklich wie der Amykläische Apoll eine Säule war, der man Kopf und Füße angesetzt hatte. Wie wenig Proportion ist nicht auch in manchen der kleinen sogenannten Etruscischen Figuren?" Auch hier bestätigt sich die Wahrheit, daß nur die Pfuscher in jeder Wissenschaft, wie neulich Bretschneider in den

zigen Grunde, dass die Statüc hier D74 genannt wird, welches Wort c. 2, 31. ff. als Bezeichnung einer menschenähnlichen Figur vorkommt, schließen, dass die Statue nothwendig menschliche Figur und menschliche Proportion gehabt haben müsse welches beides nicht einmal als nothwendig verbunden gesetzt werden kann, da wir ja nicht wissen, wie weit die Kunst der Babylonier fortgeschritten war \*) - so würde dennoch aus dem Missverhältnis der Höhe zur Breite nichts geschlossen werden können, da ja die Statue in diesem Falle ein Piedestal haben müste, und zwar ein besonders hohes, um sie der ganzen umstehenden Menge sichtbar zu machen, das dann in den 60 Ellen mit begriffen sein kann. — Das Wagestück, die Stathe aufzustellen, war auf keinen Fall größer, als das bei den zum Theil noch höheren Ägyptischen Obelisken, oder bei dem Colofs zu Rhodus, der nach Plinius (H. N. 34, 18.) 70 Ellen hoch war \*\*). - Die Behauptung, dass unsere Statue mit

Naturwissenschaften, der Offenbarung Ungereimtheiten nachzuweisen suchen, während die Kenner, auch wenn sie vom Glauben nicht lebendig ergriffen sind, ihre Wahrheit vertheidigen.

<sup>\*)</sup> Gesenius bemerkt, in der Encycl. von Ersch und Gruber, Art. Babylon, Th. VII. p. 24. ,Die Ruinen (des Belusthurmes) imponiren lediglich durch ihre colossale Größe, nicht durch Schönheit; alle Ornamente und Sculpturen sind roh und barbarisch." Nach allen Nachrichten besaßen die Babylonier große Vorliebe für alles Colossale, Ungeheure, Unregelmäßige und Groteske, und als ächt Babylonisch gibt sich daher weit mehr dasjenige zu erkennen, was diesen Geschmack, als was die Anforderungen des Schönheitssinnes befriedigt. In der Babylonischen Architectur zeigen sich durchgängig Riesenformen (vgl. Münter l. c. p. 58.). "Selbst der ärmere Babylolonier begnügte sich nicht mit kleinen Hausgöttern von Holz; sie mussten groß sein; Bilder, die nicht wankten!" Jes. 40, 20. (Münter p. 60.). Auch die Griechischen Nachrichten bezeugen diesen Geschmack in der Bildhauerei. Nach Jes. 46, 1. sind die Götzenbilder so schwer, dass die Lastthiere unter ihrer Bürde ermüden. - Bei dem Feste des Sonnengottes wurden für 1000 Talente ungefähr 51432 Pfund Weihrauch verbrannt (Münter p. 66.).

<sup>\*\*)</sup> Sehr treffend für unseren Zweck Heeren, wiederum der

der bei Herodot und Diodor erwähnten identisch sey, verdient kaum eine Widerlegung. Sie hat weiter nichts für sich, als dass hier und dort eine Bildsäule erwähnt wird; solche waren aber gewiss in micht geringer Menge vorhanden; Herodot erwähnt selbst an der angesührten Stelle zweier verschiedener Bildsäulen des Bel. Die Bildsäule des Diodor soll nach ihm von Semiramis errichtet seyn; die unsrige wurde von Nebucadnezar aufgestellt \*). Die Bildsäulen des Herodot und Diodor befanden sich in dem Tempel zu Babylon, die unsrige wurde in dem Thale Dura aufgestellt, und dass sie von dort, wie Bertholdt annimmt, in den Tempel des Belus in Babylon gebracht wurde, wird auch mit keinem Worte angedeutet. Wahrscheinlich wollte Nebucadnezar, von seinen Siegen zurückgekehrt, durch Weihung einer neuen ungeheuren Bildsäule, zu der er einen Theil der erbeuteten Schätze verwendete, seinem Götzen seine Dankbarkeit beweisen. - "Woher hätte wohl Nebucadnezar die entsetzliche Last von Gold gebracht, die er an diesen Coloss verschwendet haben soil? Sey es auch, dass es durch diese oder jene Induction gelingt, den Nebucadnezar zum goldreichsten aller reichen Monarchen des alten Orientes zu machen: so würde doch auch der möglichst groß angenommene Schatz nicht hingereicht haben, ein solches Monument aufzuführen, als in un-

Kenner gegen die Pfinscher (Ideen, 1, 2. p. 170.): "Der Kreis von unseren Erfahrungen kann nicht sogleich den Maasstab abgeben von dem, was in andern Ländern, unter einem andern Himmelsstrich und unter andern Umständen möglich ist. Stehen nicht die Ägyptischen Pyramiden, die Chinesische Mauer und die Felsentempel zu Elephante, und spotten gleichsam unserer Kritik, die es sich herausnimmt, der vereinigten Kraft ganzer Nationen ihre Gränzen bestimmen zu wollen?"

<sup>\*)</sup> Diese Differenz ist allerdings von geringerer Bedeutung, da zach Berosus die Griechischen Schriftsteller vieles der Semiramis beilegten, was dem Nebucadnezar angehörte.

serm Texte vor uns steht." Hiegegen haben nach dem Vorgange des Chrysostomus schon Dereser, Bertholdt u. A. bemerkt, dass die Statue sehr wohl inwendig von Holz und answendig mit Goldblech überzogen gewesen seyn könne. mit Anführung von Jes. 40, 19. 41, 17. 44, 13., Jer. 10, 3-5., und in Bezug auf den Sprachgebrauch von Exod. 39, 35., wo der von Acacienholz verfertigte und mit Gold nur überzogene Altar der goldene, und v. 39:, wo der blos mit Erz überzogene Altar der eherne genannt wird.\*) Wenigstens ehen so viel Wahrscheinlichkeit aber hat es, dass die Statue inwendig hohl gewesen. Zu dieser Annahme ist man auch bei den golden en Statuen des Herodot und Diodor schlechterdings genöthigt. Nach Herodot bestanden die große goldne Bildsäule des Belus, der grosse dabei stehende Tisch, die goldne Treppe und der goldne Sessel zusammen nur aus 800 Talenten Goldes, was nicht im entferntesten hinreichen würde, wenn diese Gegenstände sämmtlich von massivem Golde gewesen. Nach Diodor waren an der 40 Fuss hohen Statue nur 1000 Talente Goldes, was zu einer massiven Bildsäule von solcher Höhe und verhältnismässigem Umfange nur eine Kleinigkeit seyn würde. Auch bezeichnet Diodor (2, 9.) ausdrücklich die Statüe als vom Hammer getrieben, also nicht massiv. Übnigens stimmen alle Nachrichten darin überein, dass in Babylon ungeheure Schätze aufgehäuft waren (vgl. Jes. 14, 4., wo Babylon das goldue genannt wird, Jerem. 50, 37. 51, 13.), und speciell, das man Bildsäulen der Götter aus Gold zu verfertigen pflegte; vgl. außer den angef. St. Jes. 46, 6.

"Da Daniel nach dem Vorhergehenden einer der höchsten

<sup>\*)</sup> Münter l. c. p. 60. "In der Regel können wir doch wohl annehmen, daß diese colossalen Götterbilder nicht von massivem Golde waren, sondern einen metallenen oder von Holz oder Thon geformten Kern hatten; Jes. 40, 19."

Staatsbeamten war, so fallt es auf, dass er bei diesem Acte nicht zugegen ist, obgleich alle große und kleine königliche Beamte dazu einberufen worden waren. Und warum hat sich Daniel, der in so hoher Gunst bei Nebucadnezar stand, nicht für seine angeklagten Freunde verwendet?" Es ist gewifs nichts leichter, als bei einer jeden Erzählung, die, weil sie auf einen gewissen Zweck gerichtet ist, und weil der Verf. im Bewusstseyn seiner Glaubwürdigkeit nicht daran denkt, etwanigen Zweifeln an derselben zuvorzukommen, manche Nebenumstände ausläst, eine Menge dergleichen Einwürse zu erheben. Gesetzt. Daniel gehörte wirklich zu den vom Könige Zusammenberufenen, so ließe sich doch eine Menge von Möglichkeiten auführen, welche seine Abwesenheit vom Einweihungsacte erklären. Allein es wird ja v. 2. ausdrücklich gesagt, dass nur die niederen und höheren obrigkeitlichen Personen vom Könige zusammenberusen seyen, zu denen Daniel, der nach Cap. 2, 48. 49. nur das Vorsteheramt über die Weisen zu Babel sich reservirt hatte, nicht gehörte. Gerade aber, dass der Vers. dem Daniel gar keinen Antheil an der Sache beilegt, zeigt, dass er Geschichte gibt, und nicht, wie Bleek behauptet, freie Dichtung. Denn wäre das Letztere, so würde er gewiß dem Daniel, dem Helden seines Buches, den Hauptantheil zuschreiben. Auf den Einwurf, dass Daniels Fürbitte nicht erwähnt werde, könnte man mit Einigen antworten, sie sey erfolglos, und daher ihre Erwähnung überflüssig gewesen. Die Erzählung selbst aber gibt eine andere Antwort an die Hand. So wie nach v. 4. erst als die Beamten schon alle versammelt waren, ausgerufen wurde, dass jeder sich bei Strafe des glühenden Ofens vor dem Bilde niederwerfen sollte — woraus es sich erklärt, was man ebenfalls als Einwurf geltend gemacht hat, dass die drei Männer nicht lieber unter irgend einem Vorwande zurückblieben —, so wurde nach v. 6. 15. 19., ganz angemessen dem Character der Orientalischen Justiz, mit der Strafe sogleich vorgeschritten, che Daniel seine, chne Zweisel doch erfolglose und nur ihn

selbst mit ins Verderben hereinziehende Eürbitte anbringen konnte, ja wahrscheinlich ehe er etwas von der Sache erfuhr.

#### Cap. 4.

Als Hauptgrund gegen die historische Wahrheit des Inhaltes dieses Cap. wird in der neueren Zeit allgemein das Stillschweigen der übrigen historischen Quellen über die hier berichteten facta aufgestellt. Wir wollen zuerst diesen Grund in aller der Stärke anführen, welche ihm die Gegner zu geben bemüht gewesen sind. "Hat Nebucadnezar wirklich einmal seinen Verstand verloren? Lebte, er darauf aafser allem meuschlichen Umgange unter Thieren? Erhielt er endlich den Verstand und auch die Regierung wieder? - Die historischen Bücher des A. T. geben von dieser Sache auch nicht einmal den entserntesten Wink; bei dem Hasse der Juden gegen Nebucadnezar lässt sich mit Gewissheit voraussetzen, das ihre Verst. dieser Geschichte Erwähnung gethan haben würden, wenn nur ein Laut von ihr ihnen zu Ohren gekommen wäre. Kein einziger Schriftsteller des heidnischen Alterthums weiß von dieser außerordentlichen Begebenheit etwas. Die Erklärung des Josephus, dass er sie blos aus den heiligen Schriften seiner Nation berichte, zeigt offenbar, dass man zu seiner Zeit aus keiner andern Quelle über diese Begebenheit unterrichtet war. Origenes, der größte Litterator und belesenste Mann des dritten Jahrh., fand sich bei der Auslegung von der alten Geschichte so von allen Seiten verlassen, dass er hauptsächlich eben dadurch bewogen wurde, den historischen Gesichtspunkt ganz aufzugeben. Hieronymus bekräftigt es, dass man in den alten Geschichten von der Sache gar nichts finde. Verhorgen konnte die Sache unmöglich bleiben; denn Nebucadnezar machte sie selbst nach seiner Genesung in seinem ganzen Reiche bekannt. Sollte sich die allgemein bekannte Nachricht so schnell verloren haben, dass sie den Sammlern der Chaldäischen Reichsund Regentengeschichte ganz verborgen blieb? So vieles andere weniger merkwürdige aus dieser und der früheren Zeit erhielt sich in dem Munde der Priester und des Volkes, woraus es in die Schriften eines Herodot, Diodor, Berosus, Abydenus und Anderer überging. Die Griechischen Historiker wissen von der Sache schlechterdings gar nichts, sie, die zum Theil diese Gegenden selbst bereist und die Volks- und Priestersagen sorgfältig aufgeklaubt haben. Hieraus ergiebt sich das Resultat: die historische Kritik muß, weil sich von dieser nicht anders als notorisch denkbaren Sache sonst nirgends eine übereinstimmende Nachricht finden läßt, die Richtigkeit derselben mit allen hier miterzählten Nebenumständen in Anspruch nehmen." (Vgl. z. B. Berth. II, p. 292 — 300., Bleek p. 268.) — Soscheinbar dieser Grund ist, so verliert er doch bei näherer Betrachtung alle Bedeutung.

Was zuvörderst das Stillschweigen der übrigen Bücher des A. T. betrifft, wie kann man auf dasselbe nur irgend Gewicht legen, da kein einziges derselben den Zeitraum, in welchen unsere Begebenheit fällt, die letzten Regierungsjahre Nebucadnezars, umfast, da die Bücher der Könige und Chronik die Geschichte nur bis zum Exil fortführen, Jeremias und Ezechiel, sonst die reichhaltigsten Quellen für die Geschichte Nebucadnezars, damals schon gestorben waren, Esra und Nehemia sich mit einer weit späteren Zeit, der der Persischen Herrsehaft, beschäftigen?

Ferner, unter den Profanschriftstellern müssen sofort die Griechischen ganz ausgesondert werden, die "in den Zeiten des tiefsten Verfalles ihrer Nation und Litteratur in allgemeinen Geschichten von den uralten Reichen in Mittelasien gehandelt haben." Nicht nur stimmen die ausgezeichnetsten neueren Historiker hinslehtlich ihrer gänzlichen Werthlosigkeit in Bezug auf die ättere Geschichte Astens überein (vgl. Niebuhr, historischer Gewinn aus der Armenischen Übersetzung der Chronik des Eusebins, in den kleinen Schriften, Bonn 1828, 1, p. 189., und Schlosser, Geschichte der alten Welt, I, 1, p. 172.),

sondern diese Schriftsteller thun des Nebueadnezar auch mit keinem Worte Erwähnung - ja selbst der ältere und glaubwürdigere Herodot gibt über ihn keine Nachricht. Wie kann man nun verlangen, dass Schriststeller, welche einen der berühmtesten Eroberer der alten Welt ganz mit Stillschweigen übergehen, die von seinen merkwürdigsten Großthaten, wie z. B. der Schlacht bei Circesium, gar nichts wissen, einer Begebenheit erwähnen sollen, die, ungeachtet ihrer Wichtigkeit für die Geschichte der geoffenbarten Religion, doch auf das Ganze und Große der alten Staatengeschichte ganz ohne Einfluss war, die selbst ihr äußerlich Merkwürdiges und Außerordentliches zum großen Theile verliert, wenn dasjenige, was die Willkühr der Ausleger zu ihr hinzugethan, namentlich die siebenjährige Dauer und der Ausenthalt unter wilden Thieren ganz ohne alle Aufsicht, hinweggenommen wird? Josephus, der alles aufsuchte, was irgend zur Erläuterung der Chaldäischen Geschichte dienen konnte, und Eusebius fanden überhaupt in dem ganzen Reichthum der Profanlitteratur nur sechs Schriftsteller vor, die Nebucadnezars nur erwähnten, und wir, weit entfernt, in dieser Beziehung reicher zu seyn, sind einzig und allein auf die von ihnen aus diesen sämmtlich jetzt verloren gegangenen Schriften gegebenen Auszüge beschränkt. Von diesen sechs Schriftstellern kommen vier hier gar nicht in Betracht. Die Annalen der Phönizier berichteten, wie sich von selbst erwarten lässt, aus Nebucadnezars Geschichte nur dasjenige, was sie anging, die Einnahme Phöniziens. Philostratus, in der Phönizischen Geschichte, berichtete vom Nebucadnezar nichts weiter, als seine Belagerung von Tyrus. Ebenfalls nur eine beiläufige Erwähnung Nehucadnezars fand sich in der Indischen Geschichte des Megasthenes, und das einzige factum, was Josephus aus ihr anführt, dass Nebucadnezar Libyen und Iberien erobert habe, beruht wahrscheinlich auf einem Irrthum (vgl. Perizonius L. c. p. 463., und besonders Volney, recherches sur l'hist. anc. t. 3. p. 150.). Endlich, in der Persischen Geschichte des Diokles

kam ebenso nichts mehr, als eine beiläufige Erwähnung des Nebucadnezar vor (vergl. Jos. Arch. X, 11. c. Ap. 1. 21.). Es bleiben also nur Abydenus und Berosus übrig, als solche, bei welchen sich eine Nachricht über diese Begebenheit erwarten ließe. Beide schöpften aus der Chaldäischen Tradition; Abydenus, der in späterer Zeit lebende Verf. einer Assyrischen und Medischen Geschichte, ist nach den uns bei Eusebius in dem chronicon und in der praeparatio Evangelica erhaltenen Bruchstücken ein sehr schlechter Schriftsteller, wie diess selbst Niebuhr l. c. p. 187. 203. anerkennt, der sonst von den Aufzeichnern der einheimischen Geschichte der Babylonier und Assyrer so sehr viel, nach Schlossers, wie wir sehen werden, richtigem Urtheil (l. c. I, p. 172.), zu viel hält. Berosus dagegen, ein Chaldäer von Geburt, im dritten Jahrh. lebend, wird schon von Josephus sehr gerühmt, und so fabelhaft seine Nuchrichten über die Urgeschichte sind, so spricht doch im Allgemeinen für seine Glaubwürdigkeit in der Geschichte der späteren Zeit seine Übereinstimmung mit der authentischen Geschichte des A. T., die wir schon in einem merkwürdigen Beispiele kennen gelernt haben. -Allein ansere Erwartung, für diese Geschichte gerade bei beiden Schriftstellern eine vollkommne Bestätigung zu finden, wird, wenn wir die Beschaffenheit derselben näher betrachten, sehr herabgestimmt. Beide schöpften aus der Tradition der Chaldäer; je tiefer diese aber damals gesunken waren, desto stolzer waren sie, wie diess immer zu geschehen pflegt, auf ihre große Vergangenheit, (vgl. in Bezng auf die frühere Geschichte, Schlosser l. c. p. 169.), ganz besonders aber auf den Nebucadnezar, zu dessen wirklichen Grofsthaten sie noch viele andere hinzudichteten. Schon der noch etwas früher wie Berosus, etwa 280 J. v. Chr. an dem Hofe des Königes von Babylon Seleueus Nicator lebende Megasthenes suchte nach Josephus den Beweis zu fähren, dass dieser König an Tapferkeit und Größe der Thaten den Heronles übertroffen habe, und aus derselben

unreinen Quelle floss seine Nachricht, dass Nebucadnezar bis zu den Säulen des Hercules vorgedrungen sey. Auch bei Berosus ist die mythische Verherrlichung Nebucadnezars unverkennbar. Mag alles richtig seyn, was er von seinen glänzenden Bauten erzählt, gewiss ist es falsch, dass die neue prächtige Königsburg von ihm in 15 Tagen erbaut wurde, wie diess auch schon daraus hervorgeht, daß nach Abydenus in derseiben Zeit die dreifache Mauer um Babylon vollendet wurde; besonders aber wird seine, oder der Chaldäischen Tradition Aufschneiderei siehtbar, wenn er an der schen angef. St. erzählt, der von Nabopolossar eingesetzte Satrap in Agypten, Syrien und den angränzenden Ländern sey von ihm abgefallen. Der Gegner Nahopolossars war der mächtige König von Ägypten, Pharao Necho, der das Reich von seinem mächtigen Vater Psammetich erhalten; nie war Syrien, geschweige denn Agypten, unter der Botmäßigkeit Nahopolossars gewesen (vgl. Perizonius I. c. p. 446. ff.). Auch in der Nachricht des Berosus. Nebucadnezar habe vor seiner Abreise die Angelegenheiten in Ägypten in Ordnung gebracht (20050005norde rà 2005à rhi "Αιγυπτον πράγματα), gleich als ob Ägypten schon von ihm erobert gewesen, was damals erweislich noch nicht der Fall war, läst sich die Chaldäische Großsprecherei nicht verkennen, Mit Recht bemerkt daher schon Syncellus in Besug auf den Berosus und Manetho, ihre Geschichte sey èxinlagros, da jeder nur darauf ausgehe, so low Esvog Sogarau, und (p. 37.): έκαστος τὸ ίδιου έθνος και την πατρίδα δοξάζων άράχνας ὑφαίνει. Wir dürfen schon von vornherein von den alten Chaldäischen Geschichtschreibern nichts anderes erwarten, da alle einheimischen Nachrichten von den ältesten Woltreichen denselben Charakter tragen. Die einheimische Geschichte der Agypter z. B., wie sie sich bei Manetho und bei den Griechischen Historikern findet, die den Ägyptischen Priestern auf Treu und Glauben nacherzählten, strotzt von den ärgsten Lügen, Entstellungen und Dissimulationen (vgl. Perizonius 1. c.

p. 463.). So, um nur ein Beispiel anzusühren, erzählten sie mit Freuden den Sieg des Pharao Necho über die Syrer, verschwiegen aber ganz und gar die ungleich folgenreichere Niederlage desselben zu Circesium, und thaten überhaupt des Nebucadnezar, der zu den Ägyptern in keinem andern Verhältnisse als des Siegers zu den Besiegten gestanden liatte, gar keine Erwähnung. — Wir werden übrigens später noch Gelegenheit haben, andere Entstellungen und Großsprechereien der Chaldäischen Geschichtschreiber außer den schon angeführten beizubringen.

Unter diesen Umständen dürfen wir bei den beiden Schriftstellern, welche aus der Chaldäischen Tradition berichten, höchstens eine solche Berührung der Sache erwarten, welche den Nebucadnezar nicht herabzusetzen geeignet war. Denn daßs Nebucadnezar selbst, eben gedemüthigt, und von Freude über seine Genesung und Dank für dieselbe erfüllt, zugleich im Bewußstseyn seiner Größe, die Sache öffentlich bekannt macht, daraus darf man nicht schließen, daß die späteren Babylonier eben so offen seyn werden. Merkwürdigerweise aber findet sich eine solche Berührung wirklich bei beiden Schriftstellern. Fangen wir mit der leiseren bei Berosus an.

Er sagt (bei Jos. c. Ap.): Ναβουχοδονόσορος μέν οὖν μετὰ τὸ ἄρξασται τοῦ προεισημένου τείχους, ἐμπεσῶν εἰς ἀρραστίαν, μετηλλάξατο τὸν βίον, βεβασιλευκῶς ἔτη τεσσαράκουνα τρία. Diese Erzählung stimmt mit der unsrigen in zwei merkwürdigen Punkten überein. 1. Es ist offenbar, daß Berosus hier von einem längeren, dem Tode des Nebucadnezar vorhergegangenen Krankheitszustande desselben redet. Zwar stellt Bertholdt p. 294. dieß in Abrede, indem er bemerkt, es scheine, daß Berosus jedesmal seine biographischen Skizzen über die Chaldžischen Regenten, wenn sie anders nicht eines gewaltsamen Todes gestorben waren, mit dieser oder einer ähnlichen Formel beschlossen habe. Allein die Unrichtigkeit dieser Behauptung läßt eich selbst aus unseren geringen Bruch-

stücken darthun. Von Neriglossar, der doch auch keines gewaltsamen Todes gestorben war, wird nichts dergleichen gesagt. Von Nabonned, der nach Berosus nicht bei der Eroberung Babylons umkam, sondern von Cyrus menschenfreundlich behandelt wurde und seinen Ansenthalt in Carmanien angewiegen erhielt, heißst es: Ναβόννηδος μέν ούν, τὸ λοιπον τοῦ χρόυου διαγενόμενος εν εκείνη τη χώρας κατέστρεφε του βιών. Zwar heisst es auch von Nebucadnezars Vater: Nasovxosovoσόρφι συνέβη κατ' αὐτον. τον καιρον τίρουστήσαντι μεταλλάξαι του βίου. Allein theils ist das: αἰρρωστήσαυτι doch wohl nicht ganz so nachdrücklich, als das: ¿uxsowv sig. occoviow, theils ging auch hier dem Tode wirklich eine längere Krankheit oder Kränklichkeit voraus. Berosus bemerkt ausdrücklich, dass Nabopolossar deshalb dem Nebucadnezar den Oberhefehl des Heeres übertrug, weil er selbst zu schwach war, um in den Krieg zu ziehen. Die Krankheit nun, welche die Chaldäische Tradition aus den angegebenen Gründen nicht näher bestimmte, wird in unserem Buche deutlicher als Wahnsinn bezeichnet. 2. Es findet sich zwischen beiden Relationen eine auffallende Übereinstimmung hinsichtlich der Zeitbestimmung. Nach beiden wurde Nebucadnezar von der Krankheit gegen das Ende seiner Regierung und nach Vollendung seiner großen Bauten befallen. Dass bei Berosus nicht wie hier der Genesung erwähnt wird, darf nicht auffallen, da diese wahrscheinlich von kurzer Daner war und die leibliche Gesundheit Nebucadnezars nie wieder ganz hergestellt wurde. \*)

Weit mehr noch für unsern Zweck gibt uns aber die Stelle des Abydenus (bei Eusebius, pracp. Evang. IX, 41.

<sup>\*)</sup> Dagegen darf man sich nicht auf 4, 33.: "ich überkam noch größere Herrlichkeit" berufen; denn diese Worte kommen in dem unmittelbar nach der Rückkehr zur Vernunft erlassenen Edikte Nebucadnezars vor; etwas anderes wäre es, wenn der Verf. erzählte, Nebucadnezar sey zu noch größerer Herrlichkeit gelangt.

und Chronicon Armeno - latinum, I, p. 59.), die wir bier volletändig mittheilen müssen: μετά ταῦτα δέ, λέγεται προς Laddalwo, og avabag int rå buarthin, narnove. βείη βεφ ότεω δή, φρεγέαμενος δε είπεν ούτος έχω Ναβουκοδρόσορος, ὦ Βαβυλώνιοι, τὴν μέλλουσαν ύμῖν προκγινέλλα. συμφορήν, την ότε Βήλος έμος πρόγονος, ήτε βασίλεια Βήλεια αποτρέψαι Μοίρας πείσαι ασπευούσευ ήξει Πέρσης ημίστης. τοῖσι ὑμετέροισι δαίμοσι χρεώμενος συμμάχοισιν ἐπάξει δλ δουλοσύνην, οδ δή συναίτιος έσται Μήδης, το 'Ασσύριον αύχημα ώς είθε μιν πρόσθεν ή δούναι τούς πολήτας, Χάρυβόψ τινα, ή βάλασσαν εἰιβεξαμένην, ἀϊστώσαι πρόρδιζον ή μειν άλλας όδούς στραφέντα φέρεσ Σαι διά της έρήρου, ίνοι ούτε άστεα, ούτε πάτος ανθρώπων, θήρες δε νόμον έχουσι καὶ όσυιψες πλάζουται, έν τε πέτρησι καὶ χαράδρησι μιοῦνου άλωμενου . έμε τε, πρίν είς νόον βαλέσται ταύτα, τέλεος άμείνονος πυρησαι. 'Ο μέν βεσπίσας παραχρημα ήφάνιστο. Selbst Bertholdt p. 296, muss anerkennen, dass "diese seltsame Sage, den Hauptmomenten nach mit unserer Urkunde identisch sey," Die Punkte der Übereinstimmung sind folgende: 1. Der Wahnsinn Nebucadnezars liegt, wie auch Bertholdt zugesteht, nicht undeutlich in den Worten Abydens. Wahnsinn und Weisengung standen nach den Begriffen des Alterthums in der engsten Verbindung, die sich selbst in der Sprache abprägt; um zu der letzteren zu gelangen, suchte man den ersteren auf künstliche Weise hervorzurufen, vgl. z. B. v. Dale, de oraculis ethnicorum p. 172. Dies hat sehr treffend schon Eusebius bemerkt, chron. Arm. lat. p. 61: "In Danielis sane historiis de Nabuchodonosoro narratur, quomodo et quo pacto mente captus fuerit: quod si Graecorum historici aut Chaldaei morbum tegunt et a deo eum acceptum comminiscuntur, deumque insaniam, quae in illum intravit, vel daemonem quemdam, qui in eum venit, nominant, mirandum non est. Etenim hic quidem illorum mos est, similia deo adscribere, deosque nominare daemones." Hieraus ergibt sich

zugleich, mit welchem Rechte Bleek behauptet, dass man erst in der neuesten Zeit diese Nachricht des Abyden zur Bestätigung des Daniel benutzt habe. - Dass übrigens Abyden dem Nebucadnezar eine Weissagung über die zukünftigen Schicksale seines Reiches in den Mund legt, erklärt sich leicht aus einer in der Chaldäischen, dem sehr späten Abyden sehr entatelit zugekommenen Tradition vorgegangenen Verwechselung und Vermengung zweier verschiedener Begebenheiten, des Wahnsinns, und der dem Nebucadnezar theils durch prophetische Präume, theils durch die Weissagungen des Daniel gegebenen Ausschlüsse über die Zukunft, welche beide namentlich die hier ihm in den Mund gelegten Dinge betrafen. Die Stelle des Abyden dient also auch noch nach einer andern Seite hin zur Bestätigung der Glaubwürdigkeit und Achtheit des Daniel. Diese Annahme scheint der andern möglichen vorzuziehen, dass Nebucadnezar beim Ausbruche des Wahnsinnes sich wirklich zuerst und vorzugsweise in seinen Phantasieen mit den ihm früher eröffneten unerfreulichen Aussichten in die Zukunft beschäftigte. 2. Die Zeit- und Ortsbestimmung stimmt auf sehr anffallende Weise überein. Nach Abyden wurde Nebucadnezar nach Vollendung aller seiner Eroberungen von der Ekstase befallen, und zwar äußerte sich dieselbe, was besonders merkwürdig ist, zuerst auf dem Dache seines Pallastes (ἀναβὰς ἐπὶ rà βασελήϊα), gerade wie in unserem Buche. 3. Nicht außer Augen zu lassen ist es, dass Abyden den Zustand Nebucadnezars als von einem gewissen Gotte über ihn verhängt bezeichnet (die von Scaliger statt der sinnlosen Texteslesart οτε ωδη angenommene Lesart ὅτεω δη ist seitdem durch das Zeugnis der Armenischen Übers. bestätigt worden, welche hat: "dils quibusdam, in mentem ejus penetrantibus eamque occupantibus."). Hieraus geht nicht undeutlich hervor, dass die Chaldaische Tradition den Zustand Nebucadnezars nicht von einem der einheimischen Götzen, sondern von einem fremden Gatte ableitete. 4. Dasjenige, was zu Ende von Nebucadnezar als

Pluchrede über den Medischen König ausgesprochen wird: ambehte er sich in der Wüste herumtreiben, wo keine Städte sind, kein Menschentritt, wo wilde Thiere weiden, und Vögel irren, in Felsen und Klüften allein umherschweifend" stimmt so auffallend überein mit dem, was in unserm Buche historisch vom Nebucadnezar berichtet wird, dass man sich versucht fühlt, entweder eine. Verwechselung oder absiehtliche Entstellung enzunehmen, die schon in der Chaldäischen Tradition vorgegangen, oder eine falsche Auffassung derselben durch Abydenns. Diese Annahme ist um so leichter, da wir so eben schon eine andere Vermengung zweier verschiedener Begebenheiten nachgewiesen haben. — So weit die Übereinstimmung. Denn das ποιραχοημοί reportution darf man wohl nicht mit Einigen als Punkt der Übereinstimmung anführen, und auf das Verschwinden Nebucadnezars nach geiner Verrücktheit aus den Augen der großen Menge beziehen. Die Vergleichung einer anderen Stelle des Abyden wo von dem mythischen Belus gesegt wird, dals er vo xpovo δε τω Ικυευμένω αφανιστήναι, macht es wahrscheinlich, daß die Chaldaische Tradition den mythisch verherrlichten Nebuead. nezar zu den Göttern aufgenommen seyn liefs. Dieser Zug zeigt. denn zugleich, weshalb wir in derselben keine vollkommenere, Bestätigung der Nachrichten unseres Buches vorfinden. Soviet aber geht daraus hervor, dass Nebucadnezar nach seinem Wahnsinn nicht lange mehr lebte, wodurch dann die Vereinigung, der Nachricht des Berosus mit unserem Buche leichter und sicherer wird. - Übrigens ist es, in Bezug auf das Verhältnis, der Chaldäischen Tradition zu der Erzählung in unserem Buche. sehr wichtig, die uns bei Eusebius in der praeparatio und dem Chronicon erhaltenen Nachrichten des Berosus und Aby-, denus von der Schöpfung, der Sündsluth und dem Babylenit. schen Thurmbau mit den Nachrichten der Genesis zu vergleig! chen. Das Verhältnis beider ist hier ganz dasselbe. Neben der merkwürdigsten, in die einzelnsten Umstände hineingehen-

, ... t .

den Übereinstimmung, die seltsamsten Misverständnisse und Entstelkungen.

Wir gehen jetzt zu den Einwürfen über, welche man aus der Erzählung selbst gegen ihre Wahrheit entnommen hat. Man ist hier doch so billig zuzugestehen, dass es an und für sich nichts Unwahrscheinliches habe, dass Nebucadnezar in eine Manie verfiel, die ihn zur Führung der Regierung untauglich machte; vgl. Berth. p. 304. Mit Recht sagt Michaelis, Anm. z. Dan. p. 41.: "Man hat längst bemerkt, dass diess Ungläck große und ausnehmende Genies häufiger trifft, als mittelmäßige." Allein man behauptet, die einzelnen in der Erzählung angegebenen Umstände seyen von der Art, dass sie unmöglich ihrem ganzen Umfange nach wahr seyn könne. Von der Mühr der Widerlegung einer Menge solcher Einwürfe, wolche nicht die Erzählung selbst, sondern nun falsche Erklärungen treffen, und wie eie sich noch zum Theil bei Griesinger p. 42. finden, hat uns Bertholdt befreit. Er gesieht p. 291., von einer Metamorphose Nebucadnezars sage der Text kein Wort; er beschreibe denselben blos als einen verwilderten Menschen, und die Entwickelung der Geschichte sey ganz natürlich. In seiner Sinnlosigkeit habe Nebucadnezar ganz nach der Weise der wilden Thiere gelebt. Dass sein Leib allmählig mit Haaren bedeckt wurde (das "sein Haar wurde wie Adlersfedern" erklärt schon Tertullian richtig durch: oapilli incuria horrorem aquilinum praeferente), sey Folge seiner wilden Lebensart und an manchem aufgefundenen Waldmenschen habe man fast das nämliche bemerkt. Wir berücksichtigen hier nur das, was Bertholdt selbst als probehaltig anführt. "Ist es glaubwürdig, dass die königliche Familie und die königlichen Rathe so wenig Anfmerksamkeit bezeigt haben sollten, den Nebucadnezar nach dem Ausbruche seines Wahnsinnes in eine so halflose Lage kommen zu lassen? Wird man nicht wenigstens gesucht haben, denselben sicher zu verwahren? Wird man ilin nicht wieder aufgesucht und zurückgebracht haben? Konnte er

sich in dem ebenen und waldlosen Babylonien vor alten Nachsuchungen verbergen? Nur durch ein fortgehendes Wunder konnte es bewirkt werden, dass er so lange Zeit herumirrte, ohne durch einen von den tausend Unfällen, welchen er täglich ausgesetzt war, sein Leben zu verlieren. Welche unweise Politik der Regierung, dem neugierigen Volke ein so entehrendes Spectakel zu geben! "Berth. p. 300, 303." Dieser ganze Einwurf aber fällt weg, sobald gezeigt wird, daß die ihm zu Grunde liegende, freilich bei alten Auslegern sich findende Annahme; dass Nebucadnezar ohne alle Hut und Aussicht im Freien herumgeschweist sey, als eine unrichtige erwiesen werden kann. Die Ausleger (vgl. z. B. Geier und Michaelis zu v. 22.) stützen diese Annahme auf v. 33.: "sie suchten mich." Nam si Nebucadnezarem magnates ipsius quaesiverunt, ergo amissum illum fuisse oportet, ita ut quaeri debuerit. Allein dieser Grund bedarf kaum einer Widerlegung. Waren Daniel und seine Gefährten etwa verloren, weil sie nach Cap. 2, 13., we dasselbe Verbum XVI verkommt, gesucht wurden, um getödtet zu werden? Es liegt aber vielmehr in dieser Stelle ein Beweis für das Gegentheil. Wenn Nebucadnezar, bald nachdem er wieder zu Verstande gekommen, von seinen Grosen aufgesucht wird, um ihm die Regierung zurückzugeben, muste er dann nicht von Wächtern umgeben seyn, welche seinen Großen die Nachricht von seiner Genesung brachten? Noch deutlicher aber geht sus v. 12. 20. hervor, dass man es nicht unterließ, die nöthigen Vorsichtsmaassregeln zu treffen. Nach diesen Stellen wurde Nebucadnezar in Fesseln von Eisen und Erz gelegt. Die Annahme der Ausleger, dass er diese Fesselnbei steigender Wuth durchbrochen habe, und allein in die Wüste gelausen sey, hat nicht nur nichts im Texte für sich, sondern wird durch diese Stellen ausdrücklich widerlegt. Denn es heisst, Nebucadnezar solle im Grase des Feldes und von dem Himmelsthau benetzt gefesselt seyn; er trug also die Fesseln auch noch als er im Freien umberirrie. Man hat sich den Hergang

der Sache so zu denken. Es ist mit dem Wahnsinn oft eine heftige Begierde nach einem freien, einsamen, thierischen Leben verbunden. Aus vielen Beispielen führen wir nur ein von Abenesra erwähntes an. Ein Wahnsinniger in Sardinien entlief in das Gebürge, gesellte sich den Hirschen-bei; lebte wie sie von Gras und Kräutern und ging auf Händen und Füßen. Von dem Könige der Insel auf der Jagd gefangen, und seinen Eltern libergeben, antwortete er ihnen nicht auf ihre Anrede, verschmähte Wein und Brot, die man ihm vorsetzte, und nahm nur Gras und Kräuter zu sich; \*) bald darauf entwischte er wieder in das Gebürge und kehrte zu seinen Hirschen zurück. Man vgl. auch die Geschichte von dem Besessenen Marc. 5. Man gab nun beim Nebucadnezar dieser Begierde nach, so weit es thuplich war; nur liefs man ihn bewachen, damit er keinen Unfall erleide, und schlos ihn in Fesseln, damit er sich selbst kein Leid, anthue. Wahrscheinlich trug man auch Sorge dafür, daß er sich nur an solchen Ortern aufhielt, wo er nicht den Blicken seiner Unterthanen ausgesetzt war.

"Ist es glaublich, dass man einem viele Jahre lang seines Verstandes völlig beraubt gewesenen Menschen ehne die geringsten Bedenklichkeiten und ohne alle Furcht vor Rückfällen wieder die Zügel der Regierung und damit das Leben vieler Hunderttansende in die Hände gegeben haben wird?" Berth. p. 301. Es wird bei diesem Einwurfe als ausgemacht vorausgesstzt, dass der Wahnsinn Nebucadnezars sieben Jahre gedauerthabe, während Bertholdt doch an andern Stellen (p. 269. 323.) sugestaht, dass die Aussaung der sieben Zeiten als sieben Jahre keine nothwendige, ja nicht einmal eine wahrscheinliche sey. Man darf sich durchaus nicht darauf berusen, dass [73]

€ap.

<sup>\*)</sup> Theodoret: ίδιον γας των παραπαιόντων, οὐ μόνον το λέγειν και πράττειν ελόγιστα τε και άτακτα, ελλιά και το έσχίειν απαντα τα προσκίπτοντα. Τοῦτο δ' άν τις ίδος και νύν τους ὑπο δαιμόνων ἐνοχλουμένους ποιοῦνεας και πάσχοντας.... ' !!!!!!

Cap. 7, 25. 12, 7. in der Bedeutung Jahr. vorkomme; es steht an beiden Stellen an und für sich, wie hier, in der unbestimmten Bedeutung Zeit; die nähere Bestimmung liegt nicht in dem Worte, sondern wird erst nachher gegeben. Da bier nun eine solche gar nicht stattfindet, die Zahl sieben aber sehr häufig als bestimmte statt der unbestimmten vorkommt, so muss man Calvin beitreten, welcher sagt: probabilis eorum est sententia, qui putant, indefinitum esse numerum, h. e. donec longum tempus transeat. Gesetzt aber auch, es werde eine bestimmte Zeit bezeichnet, so wäre man doch nicht mehr berechtigt, sieben Jahre anzunehmen, wie sieben andere Zeitabschnitte, wie groß oder wie klein sie auch seyen. Ein siebenjähriger Zeitranm ist aber auch zu dem, was in der Erzählung angegeben wird, durchaus nicht erforderlich; das ungewöhnliche Wachsen der Nägel und Haare konnte in einer verhältnismässig kurzen Zeit geschehen, und doch wird diess v. 30. als der äußerste terminus ad quem des Wahnsinns bezeichnet. Also die Berufung auf die Länge der Zeit muß ganz und gar wegfallen. Dass es aber überhaupt undenkbar sey, dass man einem Regenten, der einen Anfall von Wahnsinn gehabt, die Regierung zurückgegeben, wer könnte das wohl behaupten? Es geht aus v. 33. hervor, dass die Regierung während Nebucadnezars Wahnsinn von seinen Großen, in der Hoffnung auf seine Genesung, geführt und ihm aufbewahrt wurde, ganz so wie es nach dem Berichte des Berosus schon früher einmal geschah, als Nebucadnezar bei dem Tode seines Vaters abwesend war (παραλαβών δε τὰ πράγματα διοικούμενα ύπο Χαλδαίων, καὶ διατηρουμένην την βασιλείων ύπο του βελτίστου αύτων). - Εε kamen aber gewiss manche Ursachen zusammen, welche die Grosen nicht daran denken ließen, einen Regentenwechsel zu befördern. Nebucadnezar war der Stolz der Nation; von seinem Nachfolger Evilmerodach ließ sich nur Übles erwarten; die obersten Reichsheamten mußten unter ihm einer Absetzung entgegensehen, wie sie im Orient mit dem Regentenwechsel so

häusig verbunden ist. Das aligemeine und das persönliche interesse vereinigte sich also, sie zu bestimmen, dem Nebucadnezar, unter dessen Namen und Auctorität sie unterdessen gewiss nicht usgern unumschränkt regierten, die Krone so lange zu erhalten, als es nur immer anging. Die Furcht vor einem Rückfall konnte sie bei seiner vollständigen Genesung um so weniger abhalten, ihm die Regierung wieder zu übergeben, da sie ja in diesem Falle leicht durch dieselben Maassregein sich und das Reich sichern konnten, die sie jetzt ergriffen hatten.

"Wird nicht Nebucadnesar, um das allgemeine Zetrauen zu gewinnen, Alles angewandt haben, um seinen vorigen Zu stand bei Jedermann vergessen zu machen, oder die darüber ausgestreuten Gerüchte durch andere vertheilhaftere, wenn gleich unwahre Nachrichten un verdrängen?" Berth. p. 301. So scheint es allerdings auf den ersten Anblick, - allein wie oft ist das Unwahrscheinliche das geschichtlich Wahre! Es ist immer zu bedenken, daß ein Charakter wie der Nebucadnezare überhaupt nicht immer nach kluger Berechnung des möglichen Eindruckes handelt, sondern im Bewusstseyn seiner Größe sich über das Urtheil der Menge hinvegsetzt, und verlangt, dals es sich nach ihm richte - ferner, dass das Edikt in der ersten Aufregung und unter dem noch frischen und mächtigen Eindrucke des Vorgefallenen gegeben wurde - dass die Ansicht der alten Welt vom Wahnsinn nicht mit der unsrigen identificirt werden darf — dass Nebucadnezar in der Erzählung doch immer als ein Gegenstand der besonderen Vorsehung Gottes erscheint, und dass die durch sie verhängte Strafe, die ja doch schon allgemein genug bekannt seyn mochte, durch die von ihr gewährte Errettung aufgewogen, die Sache also in ein besseres Licht gestellt wird, als in dem sie schon stand. Fehlt es dech in der Geschichte nicht an Beispielen von Königen, welche die schändlichsten und entehrendsten Laster öffentlich zur Schau trugen; setzte doch z. B. ein Xerkes demjenigen öffentlich eine Belokung aus, welcher eine neue Art von Wellust erfinden

würde; warum soll denn diess bei weitem weniger entehrende Bekenntnis allein unwahr seyn? — Und endlich, will man diese Grände nicht für hinreichend halten, nun so steht es ja immer noch frei, das Edikt aus der von dem Wahnsinn übrig gebliebenen Überspannung abzuleiten!

Wir gehen jetzt zu den Gründen gegen die Achtheit des Ediktes über, welche Eichhorn, Bertholdt u. A. aus der in demselben herrschenden Darstellungsweise abgeleitet haben. "Der Erzähler lässt den Nebucadnezar bald als einen orthodoxen Juden und zum Theil in Formeln, die aus alttestamentlichen Büchern, zum Theil aus weit späteren (3, 32.33., u. 4, 31 - 34., vgl. Jes. 40, 15 — 17.) entnommen sind, sprechen, dann aber doch wieder als Idololatristen (vgl. 4, 5. 6. 15.); vgl. Berth. I, p. 70. II, p. 310. 37. 38." Allein gerade diese Beschaffenheit der Darstellung muß im Falle der Ächtheit des Ediktes erwartet werden, und spricht gewiss für dieselbe. Es lässt sich von vorn herein nicht denken, dass Nebucadnezar den verjährten Aberglauben so schnell mit der Wurzel ausgerottet habe, dass nicht die Spuren desselben sich mitten unter demjenigen geltend gemacht haben sollten, was er aus dem Unterrichte Daniels gelernt hatte. So finden wir es denn auch wirklich. Zwar nennt Nebucadnezar den Gott Israels den höchsten Gott, wie ihn auch Cyrus in dem Edikte Esra 1, 1. als solchen anerkennt, aber dass er deshafb nicht gesonnen war, dem väterlichen Aberglauben zu entsagen, geht daraus hervor, dass er Cap. 4, 5. den Bel noch immer sein en Gott nennt, und dass er überhaupt noch am Polytheismus festhielt, zeigt, dass er v. 6. 15. dem Daniel den Geist der heiligen Götter beilegt; vgl. Calvin z. d. Stellen, welcher aus ihnen die krigkeit der Meinung sehr vieler Ausleger von der grundlichen und vollkommenen Bekehrung Nebucadnezars treffend erweist. Wie sehr eine solche Religionsmengerei in dem Charakter des Polytheismus lag, läst sich aus manchen Beispielen erweisen. Sie findet z. B. auf dieselbe Weise statt in den Edikten der Persischen Könige in dem Buche Esra.

wie die Perser früher ihren Naturcultus mit der Zoroastrischen Lehre vermischten (vgl. Schlosser l. c. p. 278.), so vereinigten sie nach der Eroberung Babylons Babylonischen Cultus und Babylonische Sterndeuterei mit dem Feuerdienste ihrer Lehre (Schlosser p. 279.). Dass ein späterer, frei dichtender Jude sich nicht mit einer solchen Bekehrung Nebucadnezars begnügt haben würde, geht schon aus dem Bestreben sehr vieler Jüdischer und Christlicher Ausleger hervor, die Bekehrung so gründlich und vollständig als möglich zu machen. - Die Verwandschaft einiger Redensarten mit Stellen der übrigen Bücher des A. T. kann an und für sich eben so wenig etwas gegen die Ächtheit des Ediktes beweisen, wie das Vorkommen einiger Biblischen Redensarten in einem Edikte eines neubekehrten heidnischen Fürsten der neuesten Zeit. So wie alles Übrige, was er von dem wahren Gotte wusste, so hatte Neb. auch diese Aussprüche von dem Daniel erhalten und gab sie um so getreuer wieder, je weniger selbstständig noch seine Religionserkenntnis war. Ein ganz ähnliches factum haben wir in dem Edikte des Cyrus, in dem sich ungeachtet seiner Kürze mehrere wörtliche Beziehungen auf die Weissagungen des Jesaias finden; vgl. Kleinert l. c. p. 142. - Beweisend würde allerdings eine Verwandschaft mit Stellen aus späteren Büchern seyn; allein man konnte eine solche nur behaupten, indem man den zweiten Theil des Jesaigs zu denselhen rechnete, dessen Achtheit in der neuesten Zeit außer den freiwilligen Vertheidigern auch einen unfreiwilligen gefunden hat, v. Cölln, der in der A. L. Z. Erg. Bl. 1828. Febr. Nr. 16., die von Gesenius geläugnete Benutzung dieses Theiles in Jerem. Cap. 50. 51. zugestehend, sich genöthigt sieht, auch diese Capp. für unächt zu er-'klären! - "Die Unächtheit verräth sich dadurch, dass der Concipient unvorsiehtigerweise v. 26. in den erzählenden Ton verfällt." Berth. p. 70. Wir können hier durchaus nicht zugeben, dass diess unvorsichtigerweise geschehe. hen von v. 16., wo der König steht für ich, was gar nicht

in Betracht kommt, da sich in den Decreten der Persischen Könige mehrfach dasselbe findet, vgl. z. B. Esr. 7, 14. 15. (Ges. Lehrg. p. 742.), so beginnt der Gebrauch der dritten Person gerade da, wo die Erzählung der Erfüllung der göttlichen Strafdrohung beginnt (v. 25.) und endet, wo die Beschreibung des traurigen Zustandes Nebucadnezars zu Ende geht (v. 30.). Seine Wiederherstellung beschreibt er wieder in der ersten Person. Diess kann doch unmöglich zufällig seyn, und wenn diess nicht, so kann auch kein Grund gegen die Achtheit daraus entnommen werden, wenn wir gleich den Grund der Thatsache nicht mit Sicherheit angeben können. Man kann vermuthen, dass Daniel diesen Theil in einer kürzeren, oder ausführlicheren, genaueren Erzählung einschaltete, wie sie in dem Edikte enthalten war (so Calvin), und nun, um sich keines falsum schuldig zu machen, die dritte Person gebrauchte, oder man kann auch annehmen, was weniger wahrscheinlich ist, dass Nebucadnezar selbst es nicht für anständig hielt, in seiner Person über seinen Wahnsinn zu berichten. Bei der ersteren Annahme fällt anch die außerdem wenig bedeutende Schwierigkeit hinweg, die Berth. p. 71. aus dem "der Königspallast von Babel" (4, 26.) entnimmt. Denn da Daniel, obgleich zu Babylon lebend, doch nicht blos für Babylonische Juden schrieb, so war diese nähere Bestimmung nicht unnöthig.

Es bleibt uns jetzt nur noch der Einwurf zu beräcksichtigen übrig, welchen Bleek p. 264. aus der angeblich paränetischen Tendenz der Erzählung entnimmt. "Diese Erzählung soll, wie die folgende, dazu dienen, es dem heidnischen Tyrannen drohend und warnend vorzuhalten, welches Loos ihn erwarte, wenn er in seinem Übermuthe und Frevel beharre. — Der Verf. scheint dem Syrischen Despoten sein Schicksal anzudrohen: er selbst werde einst durch sein Unglück, das ihn als Strafe für seinen Übermuth treffen werde, zur Anerkennung der Macht und Größe Jehovahs unter den Menschen beitragen, und nur wenn er selbst reuevoll seine Schwäche und Abhän-

gigkeit, und Jehovah als den König des Himmels und der Erde anerkenne, werde er in Ruhe sein Reich besitzen." Allein mit weit größerem Scheine könnte man doch noch behaupten, die Geschichte des Pharao und des Sanherib und andere seyen wegen ihrer deutlichen paränetischen Tondenz erst im Zeitalter der Maccabäer erdichtet worden. Es fehlt hier ja gerade das wesentlichste Moment der Ahnlichkeit, was sich in jenen wirklich findet, die Verhängung der Strafe um der Bedrängung des Volkes Gottes willen. Nicht wegen seiner Grausamkeit gegen das Bundesvolk, sondern nur wegen seines Hochmuthes (vgl. v. 27.) wird Nebucadnezar bestraft. Wie kast sich von einem frei dichtenden Verf. zur Zeit der Maccabaer erwarten, dass er gerade diesen Hauptpunkt außer Augen gelassen, und dadurch seinen Zweck geradezu zerstört habe? Wie wenig diels, auch von der bestimmten paränetischen Tendenz abgesehen, überhaupt im Geiste der späteren Zeit lag, zeigt das Beispiel der Alex. Version, wo dieser Umstand ergänzt ist; vgl. Dan. sec. LXX. ed. Michaelis p. 49.: "Dein Herz hat sich durch Stelz erhoben und durch Gewalthätigkeit gegen den Heiligen und seine Engel. Deine Werke sind vor Gott gekommen, weil du den Tempel des lebendigen Gottes verwüstet hast." Nebucadnezar beweist in unserem Stücke von Ansang an sich in der Person Daniels wohlwollend gegen die Juden; selbst gegen den Gott der Juden begeht er keine specielle Versündigung: wie konnte daher diese Erzählung dem Antiochus zur Warnung dienen? — Ferner, auch hier wird wieder die Amahme Bleeks durch den früher schon geltend gemachten Grund getroffen, dass Daniel sich selbst widersprechen wärde, wenn er anderwärts dem Antiochus Epiphanus unbedingt den Untergang ankündigt, hier aber ihm die Aussicht auf Begnadigung eröffnen wollte. — Und endlich, es ist offenbar, was schon Kirms recht gut ausgeführt hat, dass hier, so wie in allen histerischen Abschnitten des Buches, Daniel so sehr eine Hauptrolle spielt, dals man zweiselhaft ist, ob er oder Nebusadnezar für die Hamptperson anzusehen sey. Wozn nun aber, bei dem angeblichen Zwecke des Verf., eine Person so sehr hervorheben, für die sich im Zeitalter der Maccabäer gar kein Gegenbild fand?

#### Cap. 5.

Bei diesem Cap. sind die Einwendungen weniger zahlreich und ganz besonders schwach. "Die Begebenheit, welche die beiden Cap. 5. u. 6. erzählten Worfälle bindet, ist die Einnahme Babylons durch Cyrus. Der Concipient lässt diess aber nicht durch das kleinste Wörtchen merken, ob er gleich hiedurch über seine Relation ein tiefes historisches Dunkel verbreitet. Ein offenbarer Beweis, dass er von dieser Zwischenbegebenheit nichts gewnsst, und in weit entsernten Zeiten gelebt hat." (Berth. I, p. 73. II, p. 356.) Es lässt sich kaum denken, dass es mit diesem Einwande ernst gemeint sey. Wenn der Verf. v. 28. den Daniel dem Belschazar ankundigen lässt: "dein Reich wird getheilt und den Medern und Persern gegeben" wenn er den Belschazar v. 30. bei der Erzählung seines Todes als den König der Chaldäer bezeichnet (Theodoret: Χαλδαίου δε αὐτου ενταύτα προστηγόρευσευ, ίνα δείξη, λοιπου τῆς Χαλδαϊκῆς βασιλείας τὸ τέλος), wenn er Cap. 6, 1. sagt, dass nach Belschazars Tode der Meder Darius (das אָדָרָט darf wegen des Gegensatzes gegen ジブッ nicht, wie es von mehreren Auslegern geschieht, namentlich von Bertholdt II, 856., welcher vermuthet, man habe den Darius durch diesen Beinamen von dem Persischen Darius unterscheiden wollen, und also in demselben einen Beweis der Unächtheit findet, als epitheton perpetuum aufgefalst werden, sondern bezeichnet nur den Übergang der Herrschaft von den Chaldäern auf die Meder; vgl. v. 29, 9, 1. Esr. 5, 12, 13.) die Regierung angetreten habe — so kann doch wohl gar kein Zweifel stattfinden, daß nach ihm, was die Eroberung der Stadt voraussetzt, die Ermordung des Chaldäischen Königs, durch die Medo-Perser geschah.

Wo möglich noch sonderbarer ist ein anderer Grund:

"das Wort מכרבור, womit hier ganz eigenthümlich die hökeren Staatsbeamten bezeichnet werden, kommt in den älteren
Aramäischen Schriften in der Bedeutung magnates, aulici fast
gar nicht vor, in den jüngeren Targumim wird es erst häufig
gebraucht" (Berth. I, p. 73.). Dieser Grund beweist zuviel,
nämlich nicht nur daß Daniel, sondern auch daß der angebliche Pseudo-Daniel zur Zeit der Maccabäer nicht Verf. unseres Buches seyn kann. Denn in diese Zeit steigt doch auch
unser ältestes Targum nicht hinauf. Es ist daher ganz unnöthig, etwas Weiteres zur Widerlegung zu bemerken.

"Sieht es nicht wie eine päbstliche Verleihung in partibus aus, wenn Belschazar den Dahiel zum dritten Herrn in seinem Reiche ernennt, da er seit Jahren schon in seine Residenz eingeschlossen war? Daniel wird noch in derselben Nacht, dem königlichen Versprechen gemäß, als der dritte Machthaber im Reiche durch Königliche Herolde ausgerufen. Wie lassen sich alle diese Begebenheiten in eine einzige Nacht zusammendrängen? Es lässt sich gar nicht einsehen, warum man mit der Proklamation des neuen Ministers nicht bis auf den folgenden Tag / gewartet und die Nacht dazu gewählt hat, in der noch überdiess alles in einer sinneberaubenden Schwelgerei lag." (Berth. II, p. 346.) Es ist hier sehr leicht, Bertholdt mit seinen eigenen Worten zu widerlegen. Was die Verleihung der Würde an Daniel betrifft, so erscheint sie vollkommen gerechtfertigt durch seine eigene Bemerkung (p. 353.), dass die Babylonier in vollkommener Sicherheit der Belagerung nur lachten (Cyrop. VII, 5, 13. 14.), dass in Babylon eine so große Sorglosigkeit herrschte, dass man nie Erkundigung darüber einzog, was bei dem Feinde vorging, und von dem Allen nichts erfuhr, wodurch Cyrus lange Zeit hindurch die Eroberung der Stadt vorbereitet hatte (Herod. 1, 191.). Die aus der Unwahrscheinlichkeit der Ausführung des Königlichen Beschlusses in derselben Nacht entnommene Schwierigkeit, schwindet durch die Bemerkung, dass der Text über diese Aussührung kein Wort enthält. Bertholdt seibst übersetzt, p. 390.: "Hieranf gab Belschazar den Befehl, dem Daniel den Purpurmantel und den goldnen Halsschmuck umzuhängen, und durch einen Herold ausrufen zu lassen; daß er der dritte Befehlshaber im Reiche sey." Und daß diese Übersetzung die richtige sey, bestätigt sich aus dem fast durchgängigen Sprachgebrauche unseres Buches, wonach die Ausführung getrennt von dem Befehle berichtet wird; vgl. z. B. in unserm Cap. v. 2. mit v. 3., v. 7. mit v. 8., v. 12. mit v. 13. Der Verf. hielt es aber hier für überstüssig ausdrücklich zu berichten, daß der Befehl nicht zur Ausführung gekommen, weil sich dieß aus den folgenden Worten: "in derselben Nacht aber wärd Belschazar getödtet" so ganz von selbst verstand, daß an ein un wilkührliches Missverständnis nicht zu denken war.

"Daniel spricht zu dem Könige Beischazar in einem so harten Tone, dass er nach Babylonischer Sitte unsehlbar gleich in Stücken zerhauen worden wäre. Allein nicht nur diess bleibt ihm ungestraft, sondern er darf es auch ungeahndet wagen, dem Könige sogar den Verlust seines Reiches an die vor der Stadt stehenden Meder und Perser anzukündigen, ja er ernennt sogar den Daniel, der ihm mit seiner unbefangenen Deutung der Wandschrift alle Hoffnung abschnitt, zum Minister." Berth. p. 345. 46. Allein das Betragen des Königs verliert sein Auffallendes, wenn man bedenkt, daß er so eben aufs tiefste durch die Erscheinung der Schrift an der Wand erschüttert worden, die er durchaus aus keinem Betruge ableiten konnte, da er selbst die schreibende Hand erblickt hatte, dass diese Erschätterung um so größer war, da er nunmehr auch die äußere ihn umgebende Gefahr in ihrem wahren Lichte erblickte, und aus seiner früheren Sorglosigkeit aufgeschreckt wurde, dass der Herr wahrscheinlich den Schrecken, den die äußere Erscheinung an sich schon hervorbringen mußte, durch eine entsprechende innere Wirkung auf seine Seefe vermehrte, dass der persönliche Eindruck des hochbejahrten Greises, von dessen hohen Gaben und Thaten er so eben Arische Kunde erhalten hatte,

nicht anders als ihm Ehrfarcht abnöthigen konnte, endlich, dass die Ahndung von der Wahrheit seiner Vorherverkündung, deren Erfüllung er sich nicht so nahe dachte, ihn bewog, das einzige Mittel zu ergreifen, wodurch er das gedrohte Unglück abwenden zu können glaubte, indem er sich des Wohlwollens desjenigen zu versichern suchte, den er für einen Begünstigten der Gottheit, dessen Fürbitte er daher nach den Begriffen der alten Welt für besonders wirksam hielt, und der durch seine Erhebung zu einer der ersten Würden des Staates, wie es schien, mit in sein Interesse verwickelt wurde.

"Am meisten Schwierigkeit macht aber die Schrift, die einige Worte in Babylonischer Landessprache enthielt, und auseer Daniel von Niemand, auch von keinem der Bilderschriftkenner unter den Magiern, die doch die gemeinen im In- und Anelande üblichen, so wie alle geheimen Schriftarten kannten, und von welchen Daniel alle seine Kenntnisse in dieser Art gelernt hatte, gelesen und interpretirt werden konnte." Berth. p. 346. Allein diese Schwierigkeit fällt weg, sobald man es yen vernherein daran gibt, die Begebenkeit durchaus unter einen blos natürlichen Gesichtspunkt zu stellen. Nur durch übernatimliche Erleuchtung wird es nach der Relation dem Daniel möglich, die Schrift zu lesen und zu erklären, und nur weil der König ihn im Besitze derselben glaubt, wird er zu diesem Zwecke herbeigerufen. Die Schriftzeichen müssen daher ganz angewöhnliche, ohne göttliche Erleuchtung nicht zu entziffernde LEWISCO SOYD.

Ausserden sucht Bertholdt noch die Unglaubwürdigkeit der Relation aus der Zwecklosigkeit des in ihr berichteten Wunders zu erweisen; wir können aber in dieser Beziehang auf das schon früher Bemerkte verweisen. Es ist durchaus felsch, wenn man, ein einzelnes Wunder aus der genzen
Kette der Begebenheiten berausreifst, und seinen Zweck einzig
und allein nach seiner Wirkung auf die unmittelbare Gegenwart betribeilt. Die nächste Folge war hier die Erhebung

Daniels zu einem der höchsten Staatsanter unter der Medopersischen Regierung, vgl. Cap. 6, 2., welche die Bedingung seiner Wirksamkeit für die Befreiung des Bundesvolkes bildete. Die Schwierigkeit, daß Daniel hier nicht gleich mit den Magiern erscheint, sondern erst später vorgesordert wird, haben wir schon bei einer anderen Gelegenheit beseitigt. Wir bemerken hier nur noch, daß noch in neuerer Zeit mit dem Tode eines Pensischen Monarchen seine Astrologen abgesetzt zu, werden psiegen. Vgl. Chardin bei Resemmüller, A. u. N. Morgenl. IV., p. 352.

Wir haben jetzt nur noch die Einwürfe zu berücksichtigen, welche Bleek bei diesem Abschnitte, wie bei den früheren, aus dem angeblich paränetischen Zwecke erhebt. "Die Beziehung auf den Antiochus Epiphanus tritt hier dautlich herwor. Dasa Belechauer wegen der Profanation der heiligen Gefässe bestraft wird, scheint geradezu warnende Drohung gegen den Antiochus zu seyn, der nicht nur die heiligen Gefälse ans dem Tempel wegahim, sondern sie wahrscheinlich auch mit seinen Leuten zu gemeinen Gastereien, wenigstens zu Opformabizeiten zu Ehren der Götter anwandte," Allein gerade das. was den Verdacht der Erdichtung einigermassen begründen konnte, die Profanation der heil. Gefässe durch den Antischue, ist ganz und gar aus der Luft gegriffen. In den Büchem der Maccabäer findet sich nicht die geringste Spur daven; und doch mülste sie sehr greises Ausschen gemacht haben, wenn der engebliche Pseude-Daniel dadarch zur Absassung dieser paralielischen Darstellung veranlaßt worden wäre. Im Gegentheil, es eacht ans 2 Mace: 5, 21; hervor, dafa der Raub der Tempelgefile blos eine Finantspeculation von Seiten des Königs war, was such durch 1 Mace. 1, 23. bestätigt wird, obgleich die Worte: mal shemor napra dort nach dem Sprachgehranehe nicht mit Kirma durch: et diffregit omnie übersetzt werden dürfen, vielmehr sich auf das habsüchtige Abschälen der Goldund Silberbleche beziehen. - Es verlehnt sich kannt der Mühe,

noch auf den Widersprach aufmerksam zu machen, worin diese parabolische Darstellung, wonach der König getödtet wird, mit dem Vorigen stehen würde, wonach ihn entweder gar kein, oder nur ein vorübergebendes widriges Schicksal trifft, oder zu bemerken, dass die wicklich stattsindende Ähnlichkeit weit genringer ist, wie die mit andern erweislich wahren Begebenheiten, oder den Beweis zu führen, wie sich auf diese Weise jede Begebenheit der alten und neuen Geschichte zweiselhaft machen läset, da man für jede irgend eine andere ähnliche anführen kann, wie überhaupt nichts Neues unter der Sonne geschicht.

Cap. 6.

Wir beginnen hier gloich mit demjenigen Einwurfe, der an Scheinbarkeit bei weitem alle gegen dieses Cap., und die meisten gegen das ganze Buch erhobenen Whertrifft, und dessen ungenügende Beantwortung bei den meisten Vertheidigern der Achtheit sein Gewicht in den Augen der Gegner nur noch verstärkt hat. "Darius Medus oder Cyaxares II. lässt einen Besehl ausgehem) dass während eines ganzen Monates keiner seiner Unterthanen von irgend einem Gotte oder Menschen, nur seine Person ausgenommen etwas bitten soll. Erscheint gleich Cyamares auch bei Xenophon als ein nicht sohr geistesstarker, hi-'taliger und launischer, dem Weine und den Weibern ergebener Regent, von dem man nicht viel Weisheit erwarten darf, so kann man ihm doch die Thorheit und Unbezennenheit, welche was diesem Edikte spricht, unmöglich zutrauen. Konnte man einem st religiösen Volke, wie die Babylenius waren, zutrauen, daß es sich seinen öffentlichen und Hausgottesdienst nur einen einzigen Tag werde verbieten lassen? Hatten die Räthe auch die Irreligiosität, um ohne Furcht vor der Rache der beleidigten Gottheiten einen solchen Entschluß fassen zu können? Und war auch Cyaxares so ungläubig, um nicht aus gleicher Furcht dem Mandate seine Unterzeichnung zu verengen? Stimmt diels mit der Achtung überein, die er während des Vorganges selbst

gegen eine auswärtige Gottheit, den Gott der Juden, zu erkennen gibt? Und unter welchem Vorwande gaben die Minister dem Könige den Rath? Etwa unter dem einer Apotheose seiner Person? Allein es ist noch historisch zu erweisen, daß es iemals, oder wenigstens schon damals in Oberasien Sitte gewesen, verstorbene, oder gar noch lebende Regenten zu apotheosiren." Berth. p. 357. ff. — Wir schicken hier zwei Stellen ans Heeren's Ideen (3te Ausg. I, 1. p. 446. 51.) voraus, welche dazu dienen werden, den Eindruck dieses Argumentes wenigstens zu schwächen. "Die Person des Königes ist in den Asiatischen Reichen der Mittelpunkt, um den sich Alles dreht. Er wird nach den Begriffen des Orients nicht blos als Beherrscher, sondern vielmehr als Eigenthumsherr von Land und Leuten betrachtet. Auf diese Grundidee sind die dortigen Verfassungen gebaut, und sie erhielt nicht selten eine Ausdehnung, die dem gebildeten Europäer unbegreiflich, oder selbst lächerlich erscheint." - "Der Begriff von Bürgern des Staates im Europäischen Sinne blieb daher dort ein gänzlich fremder Begriff; alle ohne Ausnahme von dem höchsten bis zum niedrigsten heißen Knechte des Königes, und das Recht, über jeden derselben schalten und walten zu können, ward ihm von der Nation niemals streitig gemacht." Allein wir geben gerne zu, dass der Orientalische Despotismus allein noch nicht zur vollkommen befriedigenden Rechtfertigung unserer Erklärung hinreicht, und dass dieselbe noch einer andern Stütze bedarf. Diese gewährt ihr aber vollkommen die Geschichte. Es lässt sich durch die sichersten Gründe darthun, dass die Könige der Meder und Perser als Repräsentanten und Incarnationen des Ormuzd betrachtet und verehrt wurden. Schon in den heiligen Büchern der Zendreligion finden sich die Keime und Grundzüge dieser Ansicht. "Zoroaster sah jene Reiche des Lichtes und der Finsterniss auf der Erde gleichsam verwirklicht; Iran, das Medisch-Bactrische Reich unter Gustasp Scepter, ist ihm das Bild von Ormuzd Reiche; der

König selber das Bild von ihm; Turan, das nördliche Nomadenland, wo Afrasiab herrscht, das Bild von dem Reiche der Finsterniss unter der Herrschaft Ahrimans." (Hecron L. c. p. 474.) Doch erhielt diese Ansicht erst später ihre vollkommene Ausbildung; die Religionstheorie schmiegte sich dem Bestehenden an. In dem Bactrischen Reiche, wo die Zendrehgion zuerst entstand, und wo die heiligen Bücher verfasst wurden, bestand eine mildere Regierungsform (vgl. Rhode, die heilige Sage des Zendvolkes p. 538.); bei den Medern und Persern fand die Religion bei ihrer Einführung den Orientalischen Despotismus schon ausgebildet vor, und hatte nun, wie sie durchgängig bei ihren Theorieen das Bestehende zu Grande legte, auch hier die Aufgabe, es zu rechtfertigen und ihm eine höhere Sanction zu geben. Dieser Anforderung genügten die Magier um so lieber, da sie auf diese Weise die Könige in ihr Interesse zogen, und, je unumschränkter die Macht derselben war, desto mehr die Einschrung und das Bestehen ihrer Religion sicherten. \*) Der König wurde nun dargestellt als der Repräsentant, die sichtbare Erscheinung des Ormuzd, gleich ihm mit unumschränkter Macht gebietend; die sieben ihm zumichst stehenden Reichsfürsten, wie auch Heeren p. 489. zugibt, als die Repräsentanten der sieben Amschaspands, welche um Ormuzd Thron standen. Die Beweise für diese Vergöttesung des Königs sind gleich stark in den Nachrichten der Classischen Schriftsteller, in der Schrift, und in den alten Persischen Denkmalen enthalten. Zwar beziehen sich alle diese Nachriehten zunächst nur auf die Perser, allein wir dürfen nach

<sup>&</sup>quot;) Überhaupt wurde die alte Zendreligion bei den Medern und Persern in manchen Stücken modificirt und entstellt, vgl. Schlosser I. c. p. 168.: "Dass es (das Religionsbuch) dem Wesentlichen nach die alte Persische Religionslehre, und die Grundsätze, auf welchen sie beruhte, enthalte, ist nicht zu läugnen; dass es aber in seiner jetzigen Form die Spuren des reineren Indischen Cultus zeige, läst sich ebenso wenig verkennen."

dem allgemeinen Verhältnifs, welches zwischen ihnen und den Medern bestand, tiber welche unsere Nachrichten so äußerst spärlich sind, mit vollkommener Sicherheit auch in dieser Beziehung auf die letzteren zurückschließen. Denn, wie Heeren p. 426. bemerkt: "die ganze Einrichtung des Persischen Hofes, so wie Kleidung und Privatleben überhaupt, wurden nach der Medischen abcopirt; damit war auch zugleich die Annahme der Hof- und Staatsreligion dieses Volkes, und des ganzen politischreligiösen Ceremoniels, das sie vorschrieb, verbunden." Gingen ja doch die Magier, welche diese Theorie ausbildeten, von den Medern auf die Perser über, welche die Zendreligion erst später annahmen! \*) Stellen wir hier die Beweise zusammen. 1. Nachrichten der Classischen Schriftsteller. Plutarch berichtet (Themistocl., Cap. 27.) aus Charon Lampsacenus. der Perser Artabanus habe auf das Verlangen des Themistocles dem Könige vorgestellt zu werden, geantwortet, diess gehe nicht an, wenn er sich nicht zur Anbetung bequemen wolle; bei den Griechen gelte die Freiheit als das höchste Gat: where de πολλών νόμων και καλών όντων, κάλλιστος οδιτός έστι, τιμάν βασιλέα, παι προσκυνείν είκονα βευθ του τα πάντα σώζοντος." Der Alles erhaltende Gott ist hier Ormuzd, vgl. Rhode p. 187. Xenophon (Agestl.) tadelt die Perser als άξιούντας και τάς των βεων τιμάς καρπούς βαι. Isoerates (Panegyr. bei Brissonius, de Pers. princ. p. 17.) wirst ihnen vor, dass sie Menschen göttliche Ehre, und dadurch den Göt-

Auch fehlt es nicht an einem bestimmten historischen Zeugnisse. Herodot berichtet 1, 199. von dem Meder Dejoces, dass er zur Begründung seines Ansehens verordnet habe, dass Niemand zu dem Könige hereinkomme; Alles durch die Beamten abgemacht werde; dass Niemand den König ansehen. Niemand in seiner Gegenwart lachen dürse. "Er glaubte, dass er, indem er sich seinen Unterthanen unsichtbar machte, als ein Wesen höherer Art erscheinen würde." Vgl. auch über die despotische Herrschaft bei den Medern Xenoph. Cyr. 1, 3, 18.

tern Verachtung bewiesen (Δυηγου μέν οίνδρα προσωυνούντες, καὶ δαίμονα προσαγορεύοντες, τῶν δὲ Ξεῶν μαλλου, η των ανθρώπων καταφρουούντες). Arrian 6, 29. erzählt aus dem Bérichte des Augenzeugen Aristobulus von dem Grabmahle des Cyrus zu Pasargada: "in der Nähe war ein kleines Haus gebaut für die Magier, denen noch von Cambyses Zeiten her von Vater auf Sohn die Bewashung des Grabmahles anvertraut war. Der König gab ihnen täglich ein Schaaf, ein Maafs Getreide und Wein, und monatlich ein Pferd zum Opfer für den Cyrus." Hiezu bemerkt Heeren p. 259. mit Recht, dass dies Opfer wohl nicht für Cyrus selbst dargebracht worden sey, da die Perser keinem vergötterten Menschen oder Heroen, als solchem, geopfert haben; es bleibt also nichts anders übrig, als die Annahme, dass die Opfer dem Gotte dargebracht wurden, der in Cyrus erschienen war. Endlich Curtius 8.5. sagt: Persas reges suos inter deos colere. Wie wäre Alexander wohl auf den Gedanken gekommen, sich durch Künste des Betruges zu einem Gotte zu erheben (vgl. Prideaux l. c. III, p. 26.), wenn er sich nicht, wie Arrian p. 262, Blanc. ausdrücklich bemerkt, dadurch den Perserkönigen gleichstellen und die Vortheile des Nimbus aneignen wollte, der ihre Person umgab? 2. Nachrichten der Schrift. Eine Hindeutung auf diese Ansicht findet sich in unserm Cap. selbst v. 8., wonach jeder Befehl des Königs nach dem unabänderlichen Gesetze der Perser und Meder. d. h. nach der Religionslehre der Magier, wie sie bei den Medo-Persern offentliche Geltung hatte, vgl. Heeren, p. 487., unwiderruflich war. Diese Unwiderruflichkeit der Befehle des Königs, wie sie auch durch das Buch Esther bestätigt wird, scheint nur aus der Vorstellung von einer mehr als menschlichen Würde desselben ahgeleitet werden zu können. - Eine andere noch deutlichere Spur findet sich in dem Buche Esther. Mardochai verweigert dort den ersten Minister des Königs, der als sein Stellvertreter betrachtet, und in welchem dieser verehrt wurde, die Adoration, und zwar aus religiösen Gründen.

wie dies aus Cap, 3, 4. hervorgeht, wo Mardochai als Grund seiner Weigerung die religiösen Gesetze seiner Nation anführt. und noch mehr ans dem Racheplane Hamans gegen das ganze Jüdische Volk, welcher ganz unerklärlich ist, wenn er nicht die Überzeugung hatte, dass die Schuld des Mardochai eine demselben gemeinsame sey, wie er denn sie ja auch dem Könige als solche schildert, deren Gesetze von denen jedes anderen Volkes verschieden seyen und welche die Gesetze des Königes nicht beebachteten. Verweigerte aber Mardochai die Adoration aus religiösen Gründen, so musste sie von derjenigen, welche die früheren Hebräer leisteten, wesentlich verschieden, nicht eine bürgerliche, sondern eine religiöse seyn, welche den ausdrücklichen Gesetzen des Pentateuchs (Levit, 16, 1. Deut, 16, 22.) unterlag. 3. Persische Denkmähler. Diese sind für unsern Zweck von ganz besonderer, Wichtigkeit. Wir beginnen mit demienigen, was zweifelhafterer Deutung ist. Auf einer Wand des Hauptgebäudes zu Persepolis sitzt ein König auf seinem Throne. Über ihm schwebt eine halbe, menschliche Gestalt mit einem Bart, ganz so gekleidet wie der König, und ihm ganz und gar ähnlich. Auf den beiden Königsgräbern zu Persepolis wird diese Darstellung wiederholt, nur dass der König hier, den Bogen in der Hand, vor dem heiligen Feuer stehend abgebildet ist. Über dem Feuer selbst erblickt man eine Kuzel. Die halbe Gestalt trägt einen Ring in der Hand. Auf einer Bildung schwebt die Gestalt von dem Könige zu der Kugel hinauf, auf einer andern kehrt sie von der Kugel zu dem Könige zurück. Vgl. Heeren p. 250. Rhode p. 485. kommt hier nun für unseren Zweck Alles darauf an, wer die halbe menschliche Gestalt sey. Der Ansicht Herders und Heerens, welche hierin den Ferver des Königs erblicken, setzt Rhode die richtige Bemerkung entgegen, dass der Ferver des Menschen nie als ein von ihm selbst verschiedenes Wesen erschien, vielmehr die Seele des Menschen selbst sey, so wie auch, daß dann das Symbol des Ringes keine passende Erklä-

rung leide. Nach Rhode nun ist die halbe Gestalt Ormuzd selbst. Der Ring ist ein Bild der Zeit, hergenommen von dem Zirkellause der Sonne, die immer dahin zurückkehrt, von wo sie auslief, und, wie ein Held, der nicht mude wird, den Lauf von Neuem beginnt, bis nach 12000 Jahren die ganze Himmelswälzung vollendet und der Ring geschlossen wird. Die Kugel ist ein Symbol des großen Urwesens Zervane Akerene. Ormuzd erscheint als Vermittler zwischen diesem und dem Könige, wie er nach der Zendsage überhaupt zwischen das unendliche Wesen Zervane Akerene und die Körperwelt gestellt ist. Auch diese Erklärung, die in den Hauptpunkten, für die wir die Beweise bei Rhode nachzulesen bitten, gewiss richtig ist, wird von einem unauflöslichen Haupteinwurfe getroffen. Es bleibt bei ihr gänzlich unerklärt, woher es kommt, dass die Gestalt, worin Rhode mit Recht den Ormuzd erblickt, dem Könige so ähnlich ist, dass sie, nach Heerens Ausdruck, eine genaue Wiederholung seiner eignen Gestalt zu seyn scheint. Mag man auch in der Erklärung des Übrigen verschieden seyn, so viel folgt hieraus allein mit Sicherheit, dass eine gewisse Mentificirung des Königs und des Ormuzd stattfand, und diefs ist für unseren Zweck vollkommen hinreichend. Man kann nun entweder annehmen, dass das Schweben der halben Figur von der Kugel zum Könige und von dem Könige zur Kugel die Idee versinnbildlichen soll, dass zwischen dem in der Person des Königs sichtbar gewordenen Ormuzd und dem Urgrunde aller Dinge die innigste Gemeinschaft fortbestehe, oder man kann annehmen, dass die Darstellung, wo die halbe Figur zu dem Könige herabschwebt, die Einkörperung des Ormuzd bei der Krönung, die Darstellung, wo die halbe Figur von dem Könige zur Kugel emporschwebt, die Entkörperung des Ormuzd bei dem Tode des Königs bezeichne. Beides gilt für unseren Zweck gleich. — Das letztere aber wird wahrscheinlicher durch die, Vergleichung zweier anderer für unsern Zweck noch wich-

tigeren Abbildungen, welche uns Niebuhr aus Persischen Denkmålern mittheilt; vgl. Rhode p. 498. Diese Bilder stellen die seierliche Kinweihung eines Persischen Königs dar. Der König ergreift mit der rechten Hand einen Ring; auf seinem Haupte trägt er eine runde helmartige Mütze, auf der eine große Kugel ruht. Rhode hat eich bei der Erklärung dieser Abhildungen keine geringe Willkühr erlaubt. Der Ring, der bei den vorigen Abbildungen treffend als Symbol der Zeit nachgewiesen worden, soll hier auf einmal ohne allen Beweis das Reich der Ormusddiener bezeichnen, die Kugel, welche oben den höchsten Gott Zervane Akerene bezeichnete, ist hier plötzlich Bild des großen Perserreiches! Will man' sich einfach an das Gegebene halten, so kann kein Zweisel statt finden, dass der König, aller Wahrscheinlichkeit nach Darius Hystaspis (vgl. Rhode p. 500.), hier ganz als sichtbarer Repräsentant des Ormuzd erscheint, auf der einen Seite als Beherrscher des großen Ringes der Zeit, auf der andern Seite gleich jenem dem Zervane Akerene untergeordnet, dessen Symbol auf seinem Haupte ruht. - In Persischen Inschriften bei de Sacy, memotres s. divers. antiq. de la Perse, Pl. I, p. 27. 31. werden die Persischen Könige ἔχγονοι Ξεῶν, ἐκ γένους Ξεῶν und selbst Ξεοῖ. In andern bei de Sacy, mem. de l'institut. genannt. hist. et litterat. anc., t. II, p. 184. 188. heisen sie germe céleste de la race des dieux. Den Titel stirps mundi rectoris hat Grotefend auf den keilförmigen Iuschriften zu Persepolis gesunden (vergl. Münter l. c. p. 29.). --Wir überlassen es Andern, diese Medo - Persische Vorstellung durch andere ähnliche aus dem Lamaismus, der auch sonst nicht geringe Spuren der Verwandschaft mit der Zendreligion enthält (vgl. J. J. Schmidt, Forschungen im Gebiete der älteren religiösen, polit. litter. Bildungsgeschichte der Völker Mittelasiens p. 146. ff., Schlosser p. 161.), zu erläutern und zu bestätigen, so wie die verwandten Vorstellungen der Indier nas

her nachzuweisen \*), und bemerken nur noch, dass auch auf Ägyptischen Denkmälern der Perserkönig mit einem Vergötterungssymbole erscheint; vgl. Grotefend, bei Heeren p. 593.

Dürsen wir es nun als über allen Zweifel erhaben ansehen, dass die Könige der Meder und der Perser als Repräsentanten und sichtbare Offenbarer des Ormuzd angesehen wurden, - woraus es sich auch erklärt, dass das heilige Feuer gleichsam von ihnen unzertrennlich war, vor ihnen: hergetragen wurde, sobald sie sich öffentlich zeigten, ausgelöscht, wenn sie starben; vgl. Heeren p. 252., Rhode p. 187. - so schwinden alle von Bertholdt u. A. erhobene Schwierigkeiten. Es bietet sich dann gleich der Vorwand dar, unter welchem die Reichsbeamten den König zu dem Edikte vermochten. Es war ein Versuch, die Religion des Zoroaster, "welche in einem hohen Grade den Geist der Intoleranz athmet." (vgl. Heeren p. 486.), unter den besiegten Völkern zwar nicht ausschließlich, aber doch neben den vorhandenen Religionen geltend su machen, und zugleich der Königlichen Würde diejenige Anerkennung zu verschaffen, welche in diesem Religionssysteme begründet lag. Dass der letztere Zweck der Hauptzweck war, möchte aus den merkwürdigen Analogieen des Dejoces und des Alexander folgen, die zur festen Gründung ihrer neu erworbenen Henschaft ein ganz ähnliches Verfahren anwahdten, wie auch Cyrus zu demselben Zwecke nach Arrian die προσκύνησις einführte, und nach Xenophon sich unzugänglich machte. Dieser Zweck wurde um so leichter erreicht, wenn der König während des festgesetzten Monats alle ivgend thunlichen Bitten erhörte, und sich so in seiner Würde als Repräsentant seines Gottes geltend machte, was er nach der richtigen Bemerkung

<sup>&</sup>quot;) "Es ist irrig, sagt Menu, einen König, wäre er auch noch ein Kind, mit Gleichgültigkeit zu behandeln, oder sich einzubilden, er sey ein blosser Sterblicher; vielmehr ist er eine mächtige Gottheit, die in menschlicher Gestalt erscheint." v. Raumer, Vorlesungen über alte Gesch. 1, p. 31.

von Michaelis um so leichter konnte, da die Heiden nicht leicht um geistliche Wohlthaten beteten, sondern nur um leibliche. Bei seinen Unterthanen durfte der König um so weniger einen Anstols befürchten, da das Heidenthum nach seinem toleranten Charakter keinen Anstofs daran finden konnte, zu seinen vielen Göttern noch einen neuen unbekannten hinzuzunehmen, und demselben auf eine kurze Zeit eine ausschliessliche Verehrung zu beweisen. Hatten doch die Perser freiwillig ihre frühere Religion gegen die Zendreligion vertauscht, und bewiesen sich nachher ebenso gefällig gegen die Gottheiten der Babylonier, wie diese jetzt gegen den Gott ihrer Überwinder. Dazu kommt noch ein anderer Umstand. Münter I. c. p. 29 - 31. hat nachzuweisen gesucht, dass die in despotischen Reichen so nahe liegende Idee, den König als Incarnation der Gottheit zu betrachten, wie sie nach Ezech. Cap. 28. auch bei den Tyriern geherrscht zu haben scheint (vgl. bes. v. 2.), auch den Babyloniern keinesweges fremd war. "Bels Grab und sein Tempel waren ja dasselbe Gebäude. Die Vorstellungen von einem uralten Könige des Landes müssen also früh mit jenen von einer Incarnation des Sonnengottes zusammengeflossen seyn." Außerdem werden sehr viele andere Belege angeführt.

Wenig bedeutend sind die übrigen Einwendungen gegen dieses Cap. "Cyaxares läßt in seinem Reich den Besehl ausgehen, dem Jehovah göttliche Ehre zu erweisen. Wäre dies wirklich geschehen, so müste die Geschichte davon sprechen; auch läßt an der Wirklichkeit dieses von Cyaxares gegebenen Besehls schon der wunderliche Ton zweiseln, in dem das Edikt verabsast ist." Allein welche Anforderung! Die Prosangeschichte, die, von Xenophon abgesehen, nichts weiter über den Darius hat, als einige hie und da zerstreute abgehrochene Notizen, soll Nachricht von einem Edikte geben, in dem die gottesdienstliche Verehrung des Jehovah eigentlich gar nicht einmal besohlen wird, und das vielleicht hald nach seiner Gebung in Vergessenheit gerieth! Wie wenig übrigens diese An-

erkennung des Jehovah von Seiten des Darius etwas Auffallendes habe, zeigt die Vergleichung der Edikte der Persischen Könige in den Büchern Esra und Nehemia, in denen durchgängig Jehovah als wahrer Gott anerkannt wird. Zu untersuchen, ob die Könige diese Anerkennung durch irgend eine Theorie mit dem Zendsysteme in Verbindung zu setzen suchten, ob sie vielleicht den Jehovah nur für eine verschiedene Offenbarungsform des Ormuzd hielten, oder ob diese Anerkennung aus einer inconsequenten Religionsmischerai abzaleiten ist, wie sie wenigstens bei den Persern in hohem Grade stattfand (vgl. Heeren p. 485.), ist nicht unsere Sache. Was den wunderlichen Ton des Ediktes hetrifft, so ist der Ton des Ediktes des Cyrus gewiß noch weit auffallender.

Die Schwierigkeiten, welche Berth. p. 361. aus der Erhaltung Daniels in der Löwengrube entnimmt, treffen uns nicht, da wir weit entfernt sind, diels factum unter eine natürliche Ansicht zu stellen; dass der König eine, wenn gleich sehr ungewisse, Hoffnung auf die Erhaltung Daniels setzt, kann nicht auffallen, da ihm gewis Daniels Thaten und Schicksale unter der Chaldäischen Regierung nicht unbekannt geblieben waren, vielmehr den Grund zu seiner Erhebung abgegeben hatten Wenn Kirms p. 67. es dem Daniel als pharisaische Heuchelei, als Trotz und als Versuchung Gottes auslegt, dass er bei offenen Fenstern betete, so ist dabei außer Acht gelassen, daß Daniel diess in seinem Obersaale that, wo er von Niemanden gesehen und gehört werden konnte, der sich nicht, wie seine Feinde thaten, in sein Haus einschlich, um ihn zu belauschen. Ubrigens wird ausdrücklich bemerkt, dess Daniel hierin nur bei seiner gewohnten Weise blieb, und schon Calvin hat treffend dargethan, dass er daran Recht that, "Nam si quid mutasset ex suo more, hacc erat obliqua abjuratio. Non dixisset palam, se deum contempere in gratiam Darii; sed ipsa diversitas signum fuisset persidiae defectionis. Scimus au tem, non tantum fidem cordis a deo requiri, et interiorem

affectum, sed etiam testimonium et confessionem pietatis nostrae."

Wir kommen jetzt noch zu den Eiuwendungen Blecks p. 262. 63. Er findet es zuerst sehr auffallend, dass hier nicht auf die drei Gefährten Daniels Rücksicht genommen werde. Aber wie, wenn diese schon längst gestorben waren, oder wenn sie von den Königlichen Beamten nicht wie Daniel, der einzige Gegenstand ihres Hasses und Neides, belauscht wurden, und daher ihre väterliche Religion ruhig und ungestört ausüben konnten? Es liegt ja deutlich genug zu Tage, dass der Verf. keine Chronik schreibt, sondern die einzelnen Personen nur insofern erwähnt, als ihre Schicksale' in seinen Plan gehören. Deshalb nimmt er hier ebenso wenig auf die drei Gefährten Daniels Rücksicht, wie Cap. 3. auf den Daniel selbst. -Besonders aber stützt sich Bleek auch hier wieder darauf, dass die Züge dieser "parabolischen Erzählung" deutlich vom Antiochus Epiphanes entlehnt seyen. "Dieser schrieb nach der Überrumpelung von Jerusalem ein Edikt aus für sein ganzes Reich, dass alle Ein Volk seyn, und jeder seine phulua verlassen sollte, 1 Macc. 1, 41. ff., und suchte namentlich die Juden zu zwingen, von ihren väterlichen Gesetzen abzulassen, und nicht mehr nach den Gesetzen Gottes zu leben." Hier ist aber dieser Einwand wo möglich noch schwächer, wie bei den übrigen Capp., wie diess schon Kirms recht gut nachgewiesen hat. Wie konnte doch der frei dichtende Verf. darauf verfallen, den Antiochus Epiphanes auf eine solche Weise zu parabolisiren, dass es erst den Kritikern der neuesten Zeit, auf deren Scharfsinn er doch gewiss nicht gerechnet hat, gelungen ist, ihn in seiner so ganz unpassenden Verkleidung wieder zu erkennen? Der Charakter des Darius ist von dem des Antiochus nicht weniger, als in Allem verschieden: dieser ein grausamer, unsinniger Tyrann, jener ein schwacher, aber gutmüthiger Regent, der, weit entfernt von Verfolgungssucht gegen die Juden, Alles thut, den Daniel aus der Gefahr, in die er durch

die Verweigerung der von ihm verlangten Ehrenbezeugung gerathen, zu erretten, und vor Schmerz nicht essen und schlasen kann. Auch die Königlichen Beamten beabsichtigen gar keine Religionsversolgung. Was bleibt also für eine Ähnlichkeit übrig, da für die wunderbare Errettung sich gar kein Analogon findet, da sich gar nicht nachweisen läst, das man in der Maccabäischen Zeit je etwas dergleichen auch nur erwartet hätte, und es daher gar nicht wahrscheinlich ist, das der angebliche Pseudo-Daniel beabsichtigt haben sollte, eine solche Erwartung bei seinen Volksgenossen hervorzurufen?

Es geht aus den zu den einzelnen Capp. gegebenen Bemerkungen schon hinreichend hervor, mit welchem Rechte Bleek p. 259. behauptet, "das sich zu allen einzelnen Zügen und Schilderungen in diesen Aufsätzen völlig entsprechende (!) aus der Geschichte des Anfangs des Maccabaischen Zeitalters finden." Wir müssen hier aber noch einen allgemeinen Grund beleuchten, welchen, nach dem Vorgange von Griesinger p. 1-6., Bleek p. 257. gegen den historischen Charakter der sechs ersten Capp. daraus entnimmt, dass die Erzählungen im Wesentlichen alle aus denselben Elementen zusammengesetzt seyen, sich auf dieselbe Weise abrunden und auf dasselbe hinausgehen, auf so auffallende Weise, wie sonst weder bei reiner Geschichte, noch bei verunstalteter Sage der Fall zu seyn pflege. Griesinger hebt hier besonders zwei Punkte hervor: 1. "Cap. 2. 4, 5, werden auf gleiche Weise die Magier herbeigerufen und können das Verlangte nicht leisten, das dann von Daniel wirklich geleistet wird." Allein daß die Magier bei diesen verschiedenen Veranlassungen überhaupt gerufen werden, erklärt sich so vollkommen aus den Verhältnissen des damaligen Orientes, dass es eher als Beweis für, wie gegen die historische Glaubwürdigkeit des Buches geltend gemacht werden kann. "Der allgemein dort eingeführte Glaube an Vorhersagungen - bemerkt Heeren I. c. p. 481. - besonders an Constellationen, die eben daher allgemein beobachtete Sitte, keine Unternehmung von einiger Wichtigkeit ohne den Rath derer zu begins nen, die davon Kenntnis besitzen, und das blinde Vertrauen, was man diesen zu schenken pflegt, verschafften der Priestercaste nicht nur den entschiedensten Einfluß auf alle Privatverhältnisse, sondern auch besonders auf alle öffentlichen Unternehmungen." Dass die Magier jedesmal die verlangte Lösung nicht geben können, und dass Daniel sie gibt, erklärt sich ebenso wie die ähnlichen Vorfälle unter ähnlichen Verhältnissen in Agypten - aus der Absicht Gottes, sich unter den Heiden zu verherrlichen. 2. "Das Resultat ist immer die Überzeugung und das Bekenntnils der Könige von der Obermacht des Gottes der Hebräer." Allein, wie könnte diess wohl anders seyn, da Daniel es sich, wie schon mehrfach bemerkt, zum Zwecke gesetzt hatte, nur diejenigen Vorfälle aufzuzeichnen, bei denen sich diese Obermacht kund gab, und anerkannt wurde? Auch hier bietet die Erzählung des Pentateuchs eine merkwürdige Parallele dar. In allem Übrigen aber herrscht gänzliche Verschiedenheit.

#### XI.

"Das Buch Daniel enthält vicle spätere, oder doch in dem Zeitalter Daniels in Oberasien noch unbekannte Ideen und Gebräuche." Dieser Grund tist besonders von Bertholdt, Comm. I, p. 29., Einl. 1538., Griesinger p. 45. und de Wette geltend gemacht worden. Dagegen hat selbst Bleek p. 229. ihn gänzlich verworfen, mit der Bemerkung, das Meiste seyen doch solche Vorstellungen, die in die Theologie der späteren Juden eben nur aus der Berührung mit denjenigen Völkern, unter denen Daniel gelebt haben solle, hincingekommen seyen. Wenn sich Manches hier häufiger finde, als bei andern Schriftstellern des Exils, so lasse sich das doch gerade bei einem

Manne von solcher Bildung und solchem Umgange, wie Daniel, wohl erklären. Die Betrachtung des Einzelnen wird aber zeitgen, daße sich Alles auch ohne die Annahme eines fremden Einflusses vollkommen erklären, und als dem Zeitalter Daniels angehörend rechtfertigen läßet. Wir schicken nur die allgemeine Bemerkung voraus, daß bei dem großen Einflusse, welchen das Buch Daniel auf die spätere Jüdische Theologie gewonnen hat — mit Recht, obgleich allerdings das "alle" einer Beschränkung bedarf, bemerkt Schlosser l. c. p. 242.: "alle späteren Jüdischen Theorieen, die mit dem Mosaischen nichts gemein haben, müssen hanptsächlich aus Daniel hergeleitet werden" —, es nicht das Geringste beweisen kann, wenn sich beim Daniel die Keime einiger Vorstellungen vorfinden, die mehr ausgebildet in den späteren Jüdischen Schriften vorkommen.

Spuren von Sitten späterer Zeiten haben Bertholdt u. A. vorzugsweise in Bezug auf das Gebet nachzuweisen versucht. "Daniel betet zu drei bestimmten Zeiten des Tages, mit dem Angesichte nach Jerusalem gekehrt, in einem eigenen Betzimmer auf dem obern Theil seines Hauses, 6, 11."

1. "Die Gewohnheit, beim Gebete die Stellung gegen Jerusalem zu nehmen, kam unter den im Auslande lebenden Juden erst nach der Zeit der Wiederaufbauung des Tempels auf. Man findet von ihr vor den Zeiten des zweiten Tempels keine sichere Spur. Man beruft sich zwar auf die von Salomoh bei der Einweihung des Tempels gehaltene Rede; 1 Reg. 8, 33. 35. 38. 44. 48. Allein die Kritik setzt diese Rede, wenigstens nach der Form, in welcher sie gegenwärtig vorhanden ist, aus anderen nöthigenden Gründen in die Zeiten nach dem Exil herab. Zwar findet sich die Gewohnheit, beim Gebete das Gesicht nach dem Heiligthume zuzuwenden, auch bei andern Orientalischen Völkern, allein sie ging erst von den Postbabylonischen Juden auf sie über. Wäre aber auch die Gewohnheit, auswärts beim Gebete das Gesicht nach Jerusalem zuzukehren, schon vor Daniels Zeit herrschend gewesen, so konnte

sie doch zu Daniels Zeit nicht in Anwendung kommen, weil der Tempel, um welches willen man diese Stellung einnahm, in Schutt lag and Gott aus dem heiligen Lande gewichen war." (Vgl. Borth. Comm. L 30, IL 403. Einl. 1538.) Es ist schon wenn wir auf die Analogie anderer Völker sehen, von vornherein höchst unwahrscheinlich, dass die Sitte, sich beim Gehete nach dem Heiligthum zuzuwenden, erst in so später Zeit entstanden, sey. Sie findet sich nicht nur bei den Muhammedanern (vel Rosenm, A. u. N. Morgenl. IV, p. 14.), bei denen möglicherweise ein Jüdischer Einflus angenommen werden könnte. sondern auch bei den Ormuzddienern, vgl. Ez. 8, 16., ja Mungopark fand sie sogar bei den Negern in Afrika. (Vgl. Burder bei Rosenm. A. u. N. Morgenl. IV, p. 361.) Es läst sich aber auch durch bestimmte Zeugnisse nachweisen, dass sie bei den Hebräem von den ältesten Zeiten her statisand. David betet nach Ps. 5, 8, 138, 2, an gegen das Heiligthum des Herrn. Er erhebt nach Ps. 28, 2. seine Hände zu demselben. Derselbe Grund aber, welcher bewirkte, dass man sich im Tempel nach dem Heiligthum zuwandte, musste auch bewirken, dass man ausserhalb des Tempels sich nach diesem, und ausserhalb Jerusalems sich nach Jerusalem hinkehrte. Zu Zien war ja der Sitz der besonderen Gnadengegenwart des Herrn; von dort erwarteten die Seinigen Hülfe. "Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen - so sprechen Ps. 121, 1. die nach Jerusalem wallenden Pilgrime — von welchen mir Hülfe kommt." "Er sende dir — so bittet das Volk Ps. 20, 3. für den David — Hülfe aus dem Heiligthum, und von Zion aus unterstütze er dich." Dazu kam noch ein anderer Grund. So wie nach Dauter. 12, 1, elle Opfer nach dem Tempel gebracht werden mulsten, so versetzte man dadurch, dass man die Richtung nach Jerusalom, nahm, auch alle Gebete gleichsam dahin, und ließ sie von durt emporsteigen. Dass man den Tempel für denjenigen Ort hielt, der zur Verrichtung des Gebetes vor allen andern geeignet sey, geht schon aus Jes. 56, 7. hervor, wo er

das Gebethaus des Herrn genannt wird, und noch deutlicher aus 1 Rég. 8, 22 - 55., vgl. bes. v. 29.: "dass deine Augen offen stehen über dies Haus Tag und Nacht, über die Stätte, davon du gesagt hast, mein Name soll da seyn, dass du hörest das Gebet, das dein Knecht an dieser Stätte thun wird." In diesem Einweihungsgebete Salomohs aber ist die bestimmteste Vorschrift enthalten, dass alle Israeliten, die vom Tempel entfernt seyén, das Angesicht beim Gebete dorthin wenden sollen. Nur unter dieser Bedingung wird ihrem Gebete Erhörung verheilsen. Gesetzt aber auch, dass dies Einweihungsgebet, wie Bertholdt und Gramberg (Geschichte der Religionsideen des A. T., I, p. 386.) behaupten, deutliche Spuren der späteren Abfassung enthalte, so würde es doch, da nach der einstimmigen Annahme die Bücher der Könige noch während des Exils abgefast wurden, auch dann noch in die Zeit vor Abfassung von Daniel Cap. 6. gehören. Diese Behauptung lässt sich aber noch dazu nicht nur durch äußere Gründe — die nachweisbare Treue des Referenten in der Benutzung seiner Quellen -, sondern auch durch innere als unrichtig erweisen. Wir machen nur darauf aufmerksam, dass überalt von Jerusalem und dem Tempel als bestehend geredet, und eine Zerstörung beider gar nicht als möglich vorausgesetzt wird - es ist v. 46. ff. durchaus nur von partiellen Wegführungen die Rede, wie diess aus v. 48. erhellt: "wenn sie beten nach ihrem Lande hin, nach der Stadt, welche du erwählt, dem Tempel, den ich dir erbaut habe" -, während der im Exil lebende Redactor, wenn er sich überhaupt Freiheiten erlauben wollte, gewiß eine Beziehung auf dasselbe hineingebracht haben würde. Ferner, die ganze Rede steht in der merkwürdigsten Übereinstimmung mit dem Charakter Salomohs. Wir entdecken schon hier die ersten Keime einer idealistischen Tendenz in der Religion, deren spätere vollständige Entwickelung den Salomoh von der Wahrheit abführte. Ganz richtig ist allerdings der Ausspruch v. 27., der Gott, den aller Himmel Himmel nicht fassen, könne nicht auf Erden in

einem Tempel, mit Menschenhänden gemacht, wohnen. Auch war die Hervorhehung dieses Gedankens bei, der Tendenz des Volkes zu beschränkten Vorstellungen von Gott, wie sie bei den abgöttischen Völkern statt fanden, die ihre Götzen an bestimmte. Orte gebunden und in sie gleichsam eingeschlossen dachten, ganz an ihrer Stelle, wie ja auch aus derselben Ursache Jes. Cap. 66. ihn hervorhebt. Allein neben demienigen, was Gott an und für sich ist, und was er in gewisser Hinsicht allerdings unter keinen Verhältnissen aufhört zu seyn, hätte gerade bei dieser Gelegenheit doch dasjenige nicht übergangen werden dürsen, was er aus Herablassung zu seinem Volke gethan hatte, die besondere Gnadengegenwart Gottes im Tempel, wie sie sich nach der Einweihung desselben, wie früher bei der Stiftshütte, auch auf einnlich erkennbare Weise kund gab, — sie, die von David und andern frommen Theokraten so oft und freudig gepriesen wird. So versetzt sich Salomoh fast durchaus auf den neutestamentlichen Standpunkt (vgl. Act. 7, 49. 17, 24.), der aber erst unter dem N. T. der richtige war. Der Tempel hat ihm nar insofern einen Vorzug vor andern Orten der Gottesverehrung, als Gott vom Himmel mit besonderem Wohlgefallen auf ihn herabsieht, und die in ihm dargebrachten Gebete erhört, was schon dem Chaldaischen Paraphrasten so auffallend war, dass er den Anstofs durch eine falsche Erklärung zu beseitigen suchte. - Scheinbarer ist der Einwurf Bertholdts, die Sitte habe auf keinen Fall damals in Anwendung kommen können, weil der Tempel damals zerstort war (vgl. Gramberg l. c. p. 425,). Nach Ezechiel 11, 22. erhebt sich die Herrlichkeit des Herrn, die Schechinah, bei der Zerstörung der Stadt aus dem Tempel, und nach Cap. 43. 2. kehrt sie erst in den neuen Tempel zurück. Allein schon. Stolberg (Religiousg. IV, p. 48.) bemerkt richtig: "auch die Stätte, wo der Tempel gestanden, wo wieder ein Tempel stehen sollte, war Daniel heilig." Wir können auch aus andern, Stellen nachweisen, das man selbst, als das Symbol der göttlig

chen Gegenwart sich entfernt hatte, doch Zion noch immer als den Mittelpunkt der Theokratie, als den Ort betrachtete, von dem aus der Herr den Seinen Hälfe sende. Ps. 74. erscheint der Tempel schon als verbrannt, und dennoch wird der Herr v. 2. aufgefordert, "gedenke an den Berg Zion, darauf du wohnest." In dem 7ten Verse von Ps. 14., der auf jeden Fall zur Zeit des Exils hinzugesetzt sein muss, wenn man auch nicht mit de Wette die Abfassung des ganzen Psalmes zu dieser Zeit annehment darf, heisst es: "o dass doch Hülfe aus Zion käme und der Herr sein gefangen Volk erlösete," wozu de Wette bemerkt: "nach Jerusalem hingerichtet beteten die Juden im Exil." Auffallend ist es aber, dass Bertholdt gar keine Rücksicht darauf genommen hat, dass auch die Juden nach Zerstörung des zweiten Tempels, die sich doch in ganz gleicher Lage befinden, wie Daniel, kein Gebet anders verrichten, als nach Jerusalem hingewendet (vgl. Vitringa, de syn. p. 179., Eisenmenger I, p. 584., wo es unter andern heisst: "alle Israeliten lassen ihr Gebet nach Jerusalem und in den Tempel gehen, weil von dannen die Gebete hinauf zu dem gebenedeiten Gott steigen.").

2. "Ein besonderes Gebetzimmer richtete man sich ein, als sich späterhin der Juden der äußere Bigottismus und die Formelbeterei bemeisterte." Berth. p. 30. Allein das Daniel sich des Obersaales ausschließlich zum Gebete bedient habe, davon ist im Texte auch keine Spur. Dass man aber sohon in weit älteren Zeiten sein Gebet, gerade wie Daniel that, auf dem Obersaale zu verrichten pflegte, wie überhaupt Alles, wobei man nicht von Menschen gestört seyn wollte, darüber fehlt es uns micht an bestimmten Zeugnissen. Nach 2 Sam. 18, 33 geht David, als er die Nachricht von dem Tode Absaloms erhalten, auf den Söller, um dort seinen Schmerz vor dem Herm auszuweinen. Nach 1 Reg. 17, 20. geht Elias auf den Söller, um zu beten. Auch dem Elisa wird von der Sunamitin eine solche Kammer gebaut. Gerade im Gegentheil aber wurde in

der späteren Zeit sliese Sitte verlassen, und Christus musste gegen die Heuchler, welche beim Gebete die Öffentlichkeit suchten (Matth. 6.), sie von neuem empfehlen, ein sicherer Beweis, dass sie nicht aus Bigottismus und Formelbeterei hergeleitet werden darf.

· 3. "Daniel verrichtet sein Gebet zu drei bestimmten Zelten des Tages, nämlich um die dritte, sechste und neunte Stunde, vgl. Act. 2, 2, 15, 3, 1, 10, 9. Diese Bestimmung gehört der subtilen Religiosität der späteren Juden an." Allein es ist ganz und gar ungewis, zu welcher Zeit die Sitte zu diesen drei bestimmten Stunden zu beten aufgekommen sey. Und dann wird es völlig willkührlich von Bertholdt angenommen, das Daniel gerade zu diesen Stunden gebetet habe. Es ist blos von drei Zeiten, unbestimmt welchen, die Rede, und zwar nicht einmal also, als ob Daniel hierin einer durchgängig eingeführten Sitte gefolgt sey, in welchem Falle vielmehr der Umstand wohl kaum erwähnt seyn würde. Dass aber auch schon in früherer Zeit andere Fromme zu drei verschiedenen Tageszeiten sich dem Herrn im Gebete nahten, geht hervor aus Ps. 55, 18.: "des Abends, Morgens und Mittags will ich klagen." Es liegt diess so sehr in der Natur der Sache, dass sich dieselbe Sitte auch bei andern Völkern findet, bei denen ein Jüdischer Einstus undenkbar ist. So ist es den Brahminen ein unverbrüchliches Gesetz, ihre Andacht täglich dreimal, bei Sonnenaufgang, Mittags und bei Sonnenuntergang zu verrichten (vgl. Burder, bei Rosenm. IV, p. 54.). Bei den krommen Juden musten zwei unter diesen drei Gebetszeiten um so leichter fixirt werden, da sie dem täglichen Morgen- und Abendopfer entsprachen. Dass man mit diesen Gebete zu verbinden pflegte, geht hervor aus Esra 9, 5., wonach Esra erst zur Zeit des Abendopfers das Gebet beginnt. Die im Exile Lebenden behielten dann die Sitte, um diese Zeit ihr Gebet zu verrichten, bei, wie diels aus Dan. 9, 21. hervorgeht, wonach Gabriel dem Daniel erscheint, als er zur Zeit des Abendopfers betet.

Spuren späterer Zeit findet man ferner in der angeblichen Ansicht, des Buches von der Verdienstlichkeit und versöhnenden Kraft der Allmosen. Die Meinung von der unwiderstehhichen Kraft des Allmosengebens auf Gottes gnädige Willensbestimmung (4, 24.) ist weit jünger als Daniels Zeitalter und das unverkennbare Dogma der späteren Jahrhunderte." Dieser Einwurf beruht aber auf einer erweislich falschen Erklärung der Stelle. Daniel gibt dort dem Nebucadnezar, nachdem er ihm das ihm drohendo Unglück verkundet hat; den Rath: השני den Rath: . בצרקה פרק ועוותה במחז עניו Diese Worte übersetzt Berth. II, p. 330. durch; kauf deine Sünden ab durch milde Gaben, und deine Schuld durch Gutes, das du den Armen thust," Allein obgleich schop die meisten alten Übersetzungen das APTS durch Allmosen erklären, so ist die unstreitig richtige Übersetzung, wie auch Winen, s. v. APTL anerkennt, doch die: "kaufe los", oder: "brich ab — beide Bedeutungen sind dem Verbo PID eigenthämlich :- deine Sünden durch Gerechtigkeit, und deine Frevel durch Barmherzigkeit gegen die Elenden." Für diese Erklärung spricht 1. gerade der Parallelismus, das Einzige, yvoranf Bertholdt: seine Erklärung gründet. Das [137] [70] kann nach dem Sprachgebrauch unmöglich anf blosse milde Gaben bezogen werden. Es bezeichnet vielmehr Güte, Milde und Barmherzigkeit überhaupt. So kommt es Proy. 14, 21. im Gegensatze von 112, übermüthiger Verachtung, v. 31. von DUV, gewaltthätiger Bedrückung, vor. 2. Der Sprachgebrauch. Das Nomen 7774 kommt an keiner einzigen Stelle des A. T. in der Bedeutung Freigehigkeit, oder gar Wohlthat vor. Bei den Stellen, welche Gesenius und Winer für diesen Sprachgebrauch anführen, ist, wenn sie nicht ganz mit Unrecht, und selbet ohne Schein hieher gezogen worden, wie Prov. 10, 2. 11, 4., außer Acht gelassen worden, dass auch die theokratischen Segnungen, insofern ihre Ertheilung aus der Treue Gottes in der Erfüllung seiner Verheisungen hervorgeht, als Wirkungen der Gerechtigkeit Gottes betrachtet werden können, (vgl.

(vgl. 1 Sam. 12, 7.). 3. Die Gerechtigkeit ist die eigenthümliche Tugend der Könige, und ihre Erwähnung hier um so natürlicher, je unvollkommener Nebucadnezar diese seine königliche Pflicht erfüllt, je mehr er sich durch Ungerechtigkeit, namentlich gegen das Jüdische Volk, welches dem Daniel gewiss vorzüglich im Sinne lag, versündigt hatte. Man vgl. z. B. nur die Stellen, wo der Messias als König geschildert wird; immer wird dort die Gerechtigkeit unter den Tugenden des Königs besonders hervorgehoben; so Jes. 11, 4:: ,,er wird mit Gerechtigkeit richten die Armen, und gerades Urtheil fällen den Elenden im Lande." Ps. 72, 4. "Er wird den Elenden im Volke Recht schaffen und den Armen helfen." Die Erklärung Bertholdts, ist demnach hier noch weit unstatthafter, als wenn die Rede an einen Priyatmann gerichtet wäre. Daniel fordert also nach der richtigen Erklärung den König auf, das göttliche Strafgericht dadurch zu entfernen, dass er an die Stelle der Ungerechtigkeit Gerechtigkeit an die Stelle schonungsloser Härte gegen seine armen Unterthanen Milde und Barmherzigkeit treten lasse - eine Ermalnung, welche ganz übereinstimmt mit der des Jesaias 1, 16. 17; plasset ab von Übelthat, lernet Gutes thun, trachtet nach Recht, helfet dem Unterdrückten, schaffet der Waisen Recht und führet der Wittwen Sache"; noch genauer aber mit der, welche Jeremias an den Jüdischen König richtet. dem wie dem Nebucadnezar ein göttliches Strafgericht bevorstand: "du Haus Davids, spricht der Herr, haltet des Morgens Gericht and errettet den Beraubten aus des Frevlers Hand, auf dass mein Grimm nicht aussahre, wie ein Feuer, und brenne, daß Niemand löschen möge, um eures bösen Wesens willen."

Gramberg l. c. p. 425. ff. legt besonderes Gewicht auf angeblich spätere Vorstellungen von der Kraft des Fastens, welche, in unserm Buche vorkommen sollen. Das in Cap. 9. erwähnte Fasten brauchen wir hier gar nicht zu berücksichtigen. Denn daß das Fasten von jeher bei den Hebräern bei defentlichen und Privatleiden, als äußeres Zeichen der inneren

Traurigkeit über die Sünden des Individuums oder des Volkes, welche die göttliche Strafe herbeigerufen, in Gebrauch war, bedarf keines Beweises - die Stellen finden sich in jeder Archāologie -, und dass Daniel wirklich damals durch ein bestimmtes Leiden, die Vernichtung der Theokratie und die, ungeachtet der durch die Eroberung Babylons schon geschehenen großen Umwälzung der Dinge, noch mangelnde Aussicht auf die Wiederherstellung derselben, zu dieser symbolischen Handlang veranlasst wurde, wird bestimmt genug ausgesprochen. Die Behauptung Grambergs, dass in diesem Cap. dem Fasten als äußerem Gebrauche eine besondere Verdienstlichkeit beigelegt werde, widerlegt sich bei nur oberstächlicher Ansicht desselben von selbst. Wo die gänzliche Nichtigkeit alles meuschlichen Verdienstes so klar und scharf ausgesprochen wird, wie hier (vgl. z. B. v. 18 .: "wir liegen vor dir mit unserem Gebet, nicht auf unsere Gerechtigkeit, sondern auf deine Barmherzigkeit"), da kann nur böser Wille einen roben Aberglauben finden, der selbst in den Apokryphen bekämpft wird (vgl. Cramer, Moral der Apokryphen in Keils u. Tzschirners Anal. H. 2. p. 8)

Mehr der Widerlegung bedarf der aus Cap. 10. entnommene Einwurf. "Es lässt sich hier zur Trauer Daniels gar keine vernünftige Veranlassung finden, da er geehrt und mächtig, sein Volk also unter seiner Leitung im Persischen Reiche gewiss im Wohlstande war. Man muss daher vermuthen, dass er nur Trauergebräuche, und namentlich Fasten anstellt, weil er aus Erfahrung weiß, dass ihm dann eine Offenbarung 21 Theil wird. Somit ist der Gipfel ascetischen Aberglaubens erreicht, so dass die Apokryphen selbst einen höheren Grad nicht zu erreichen vermögen." Auch Stäudlin (N. Beitr. p. 279) mimmt an, Daniel entsinnliche sich so viel als möglich, um recht hoher Offenbarungen theilhaftig zu werden, "und" der Grund, weshalb nur Daniel die Erscheinung gesehen, liege darin, dass nur er lange vorher gefastet, gebüst und dadurch cein Auge geschärft und geheiligt habe. Ebenso Bertholdt p. 674. 697., Griesinger p. 47.

Gesetzt nun einmal, diese Ausicht wäre die richtige, so ließe sich doch daraus gewiß nichts für das spätere Alter des Buches schließen. Denn dieser Gebrauch des Fastens findet sich, etwa von dem Nachahmer Daniels Pseudo-Esra und von den Essenern abgesehen, die hier nicht in Betracht kommen können, in der späteren Zeit bei den Hebräern ebenso wenig, wie in der früheren, und es ließe sich, wenn man den Zustand der Propheten bei ihren Weissagungen berücksichtigt (vergl. Christol. I, 1, p. 294. ff.), wohl denken, daß sie in einzelnen Fällen durch solche ascetische Übungen, ebenso wie durch andere Vorbereitungen (vgl. 2 Kön. 3, 15.), das zu mächtige Eigenleben zu schwächen suchten. Legt doch Chrysostomus (in Matth. XVII.) dem, welcher im Fasten betet, zwei Flügel bei, und finden sich doch auch sonst Spuren von Ascese der Propheten (vgl. Gesen. zu Jes. 20, 2.). Allein es läst sich unwiderleglich beweisen, dass von einem solchen ascetischen Fasten hier nicht die Rede ist. Unrichtig ist es zuvörderst, dass sich gar keine denkbare Veranlassung zur Trauer in den damaligen Verhältnissen auffinden lasse. Allerdings war damals die Erlaubniss zur Rückkehr dem Bundesvolke, dem Gegenstande der zärtlichen Sorge Daniels, der ihn mehr beschäftigte, als sein eignes. Wohl und Wehe, schon ertheilt, aber nur ein geringer Theil des Volkes hatte von derselben Gebrauch gemacht. Diels betrachtet Theodoret als die Hauptursache von Daniels Schmerze: καί βασιλέως την ευσέβειαν σικώντος τοῦ τηνικάθε κοατούντος και πάσαν αὐτῷ βεραπείαν προσφέοργος καί νών άλλων προτιμώντος όπαντων, οὐδεμίων ὁ μακάριος Δανιήλ λαμβάνει παράφυχήν, άλλ' ανία καλ' λίου Mon. Diefe, werbunden mit undern Umständen, hatte dann zur Folge, daß die Anfänge der neuen Celonie äußerst kummer lieli waren i und west hinter dem surnekblieben, was men gehofft hatte. Nach Esra 3, 12, 13, weinten die Alten; die den with the state of the Total Control of the state of the s

prächtigen Salomonischen, Tempel noch gesehen hatten, beim Anblicke des neuen unscheinbaren Gotteshauses. Haggai Cap. 2. tröstet das kleinmüthige Volk wegen der Geringheit des Tempels durch die Verweisung auf die Messianische Zeit, wo der zweite Tempel herrlicher werden solle, als der erste gewesen Auch Maleachi tröstet Cap. 3, 14, das Volk durch die Hinweisung auf die Messianische Zeit. Allein diese Umstände können doch nicht das Einzige gewesen seyn, was den Daniel zur Aus v. 13., wo Gabriel sagt: "der Trauer veranlasste. Fürst des Königreichs Persien hat mir 21. Tage widerstanden, doch Michael, der vornehmsten Fürsten einer, kam mir # Hülfe", geht hervor, dass die nächste Veranlassung zur Traner dem Daniel durch nachtheilige Maasaregeln, welche die Persische Regierung gegen sein Volk entweder schon genommen hatte, oder welche doch von dieser Seite zu befürchten waren, gegeben wurde. Hier nun hietet uns die Geschichte einen so merkwürdigen Aufschluss dar, dass wir später hieraus noch einen Grund für die Achtheit unseres Buches entnehmen werden. Nach Esra 4, 1 — 5. wussten es die Feinde der Juden, die Samariter, durch Machinationen und Bestechungen am Persischen Hofe, dem sie die Juden als aufrührerisch und staatsgefährlich darstellten, dahin zu bringen, dass der Tempelben hald nach seinem Beginnen inhibirt wurde. Diese Begebenheit fällt mit dem Zeitpunkte unseres Cap, dem dritten Jahre des Cyrus, gerade zusammen. — Dass nun Daniel durch diese trasrige Lage des Bundesvolkes zum Fasten veranlasst wurde, und dasselbe nicht etwa als ascetisches Vorbereitungsmittel auf eine Vision anwandte, geht aus folgenden Gründen hervor. Dafür spricht 1. schon das ליתו מתאבל in v., 2. Diess Verbun bezeichnet die innerliche und äußerliche Trauef über Sünde und Leid des Einzelnen und des gansen Volkes. Se wird von Eara gebraucht, wegen der Übertretung der aus dem Exil Zurückgekehrten, 10, 6., von Nehemias, wegen des traurigen Zustandes der Stadt und des Tempels, von dem Volke, wegen der Ankundigung des göttlichen Strafgerichts, Num. 14. 39. u. s. w. u. s. w. Hatte das Fasten einen ascetischen Zweck, so hatte dieser Ausdruck gar keinen Sinn. 2. Es heisst v. 3., Daniel habe sich nicht gesalbt. Das Salben war ein äußeres Zeichen der Freude. Als ascetisches Mittel kann die Unterlassung desselben gar nicht betrachtet werden. 3. In Cap. 9. ist das das Fasten allgemein anerkannt ein Zeichen der Trauer. Bei der großen Ahnlichkeit beider Stellen miteinander, lässt es sich aber nicht denken, dass das Fasten zu verschiedenen Zwecken angestellt worden sey. Eine auffallende Ähnlichkeit mit unserer Stelle hat aber besonders Nehem. 1, 2. ff. Nehemias, der sich in ähnlicher Lage wie Daniel am Persischen Hofe befand, fragt Einige aus Palästina gekommene nach dem Zustande des Volkes. Diese antworteten: "die Übrigen von dem Gefängniss sind daselbst in großem Unglück und Schmach; die Mauern Jerusalems aind zerbrochen und ihre Thore mit Feuer verbrannt.", Da ich aber solche Worte hörte, sass ich und weinte und trug Leid zwei Tage und fastete und betete vor dem Gotte des Himmels," - Nehmen wir nun noch hinzu, das das Fasten als Vorbereitung auf eine güttliche Offenbarung sonst nirgends vorkommt, und dass die Veranlassung zur Trauer aus unserem Cap. selbst nachgewiesen werden kann, so kann über die Auslegung der Stelle gar kein Zweisel stattsinden. - Wir müssen hier aber noch den Grund berücksichtigen, auf den die Gegner sich besonders stützen. Sie behaupten, aus v. 12. gehe hervor, daß der Concipient den Daniel diese Bussübung als Vorbereitung auf die göttliche Offenbarung anstellen lasse. Es heisst dort; "er [Gabriel] sprach zu mir: fürchte dich nicht, Daniel; denn von dem Tage an, da du dich eifrig bemühet hast, Einsicht zu erlangen, und dich casteiet vor deinem Gott, sind deine Worte erhöret, und ich bin auf deine Worte gekommen." Aus dieser Stelle geht allerdings unwidersprechlich hervor, dass Daniel durch den Schmerz über die Gegenwart seines Volkes zu dem Verlangen nach Aufschlüssen über die Zu-

kunft desselben getrieben wurde, dass er zu wissen wünschte, ob denn der Nothstand des Volkes immer fortgehen, oder ob auf das Elend dereinst noch Heil folgen werde. Diess ergibt sich auch aus v. 14., wo Gabriel sagt, er sey gekommen, um dem Daniel anzuzeigen, was seinem Volke in Zukunst begegnen werde; diess musste aber gerade das seyn, warum Daniel gebeten hatte; denn Gabriel hatte vorher gesagt, er sey auf die Worte Daniels gekommen. Damit stimmt denn auch der Inhalt der folgenden Verkündigung vollkommen überein. Der mehr oder weniger traurige Zustand des Volkes soll noch die Zeiten der Persischen und Griechischen Herrschaft hindurchgehen; dann aber soll dem Volke Heil zu Theil werden, am glänzendsten in der Messianischen Zeit, ganz so wie Haggai, Maleachi und Sacharjah das Volk trösten. Allein daraus, dass Daniel sich mit der allgemeinen Bitte um Hülfe nicht begnügt, sondern bestimmtere Aufschlüsse über dieselbe wünscht, geht doch nichts weniger hervor, als dass das Fasten ein ascetisches Mittel war, diese Aufschlüsse zu erlangen. Das Fasten war nur äußeres Zeichen des Schmerzes über die Sünden, welcher die nothwendige Bedingung der Ertheilung der Vergebung und des Heiles, und somit auch indirecte der Ertheilung erfreulicher Kunde von der Zukunft war.

Anachronismen findet Bertholdt p. 31. ferner in den Stellen 9, 7. 12, 7. "Es ist hier von der Zerstreuung des Jüdischen Volkes die Rede, wobei man gemeiniglich sehr unpassend an das Exil denkt. Die διασπορά, wovon auch in andern spätern Büchern oft die Rede ist, erfolgte erst hauptsächlich unter dem Drucke der Seleuciden, und es ist besonders merkwürdig, daß hier, gerade so, wie 2 Macc. 2, 17. 18. Tob. 13, 10 — 21. das Ende dieser Zerstreuung unmittelbar vor dem Beginn des Messianischen Reiches gesetzt wird." Betrachten wir zuerst die erste Stelle. Es ist dort von der Gegenwart die Rede. Daniel sagt: "dein, o Herr, ist die Gerechtigkeit, wir aber müssen uns schämen, die Männer Judas und die Bewoh-

ner Jerusalems und ganz Israel, die nahen und die fernen, in allen Ländern, wohin du sie verstoßen hast." Es läßt sich kaum absehen, wie man in dieser Stelle irgend etwas finden kann, was dem Zeitalter Daniels nicht angemessen wäre. Waren etwa damals die Hebräer noch nicht in mehrere, zum Theil entlegene Ländern zerstreut? Schon längst war das Volk der zehn Stämme nach Assyrien, Mesopotamien, Medien, Elam, Sinear weggeführt. Nach der Wegführung der Judäer hatte sich ein Theil der im Lande, Zurückgebliebenen nach Ägypten geflüchtet; Jerem. 41, 43. Nach andern Ländern waren Gefangene durch Sclavenhandel gekommen, Joel 3, 11. Am. 1, 6. 9. Doch was bedarf es weiteren Beweises, da wir aus gleichzeitigen Schriftstellern ganz ähnliche Stellen anführen können? Jerem. 23, 3.: "ich will die Übrigen meiner Heerde aus allen Ländern sammeln"; 32, 37.: "aus dem Lande der Mitternacht, und aus allen Ländern, dahin ich sie verstoßen hatte"; Ezech. 36, 24.: ,ich will euch aus den Heiden holen, und euch aus allen Landen versammeln." \*) - Die zweite Stelle bezieht sich .

<sup>\*)</sup> Auch die übrigen Anachronismen, welche Berth. p. 633. in dieser Stelle finden will, lassen sich leicht beseitigen. Er bemerkt, es sey hier von Bewohnern Jerusalems die Rede, welches doch damals keine Bewohner hatte. Allein, wer sähe nicht, dass der Pro-יושבי ירושלים die ehemaligen Bewohner Jerusalems bezeichnet, gerade so wie Jer. Threu. 1, 11: "all ihr Volk seufzet", Cap. 4, 2.: "die edlen Kinder Zions", aus welcher Stelle man mit demselben Rechte schließen könnte, dass die Klagelieder vor der Zerstörung, oder nach der Wiederherstellung Jerusalems abgefasst seven. Jerusalem erscheint ja in dem ganzen Cap. als zerstört und das Volk als im Exil befindlich, und in unserm Verse selbst führt die Bezeichnung der Judäer und Israeliten, als der nahen und der fernen, auf ihre gänzliche Zerstreuung in mehr oder weniger entlegene Länder. - In v. 16. soll das: "dein Volk ist zur Schmach geworden fiir alle, die um uns her sind" (לכל סביבותנו), beweisen, dass der Verf. nicht in Babylon, sondern in Palästina geleht habe-Allein ist es nicht ganz natürlich, dass der Verf. sich hier nach Pa-

auf die Zukunft. Sie ist dubiae interpretationis. Die angekündigte Errettung des Bundesvolkes soll eintreten, הבלהו עם-קרש. Wir übersetzen mit den meisten älteren Auslegern und Winer s. v. 7, der jedoch unter (D) gerade, die entgegengesetzte Erklärung gibt: "wenn vollendet ist das Zerbrechen der Hand des heiligen Volkes." Hand, wie häufig f. Kraft, also: "wenn die Bedrückungen und das Elend des Bundesvolkes ihr Ziel erreicht haben werden", mit Vergleichung von Deuter, 32, 36.: ,,der Herr wird sich seines Volkes erbarmen, wenn er sehen wird, אַנְרָת נָדָ , dass die Kraft geschwunden ist." Allein, wenn man auch mit Berth. II, p. 797. erklären will: "wenn die Zerstreuung eines Theiles des heiligen Volkes ein Ende haben wird", so lässt sich doch aus der Stelle auch nicht der geringste Beweis entnehmen. Die Rückkehr der Zerstreuten bildet von den ältesten Zeiten her einen wesentlichen Bestandtheil der Messianischen Hoffnungen, vgl. die Stellen bei Gesen. zu Jes. 11, 11.; und dass Daniel hier nur von einem Theil des Bundesvolkes redet, ist ganz natürlich, da ja der eine Theil zur Zeit der Absassung unserer Weissagung schon zurückgekehrt war, und in dem ganzen Stücke durchgängig als schon im Lande wohnend vorausgesetzt wird.

Wir kommen jetzt zu der Christologie des Buches. Das spätere Zeitalter des Verf. soll sich hier auf vierfache Weise kund geben. 1. "In Daniels Zeiten war das Dogma von dem Messias bei weitem noch nicht so ausgebildet und sublimirt, dass man demselben bis zu seiner mejestätischen Erscheinung auf Erden seinen Ausenhalt unter den himmlischen Wesen gab, vgl. 7, 13. 14." So Berth. I, p. 31. nach Bauer, Theol. des A. T. Wir können uns aber hier der Mühe der Widerlegung überheben, da schon in der Christologie (I, 1. p. 216. ff.) nach-

lästina versetzt, dem eigentlichen Sitze des Bundesvolkes, in dessen Namen er redet? Vgl. übrigens die ganz ähnliche Stelle Klagel. 2, 15. 16,

gewiesen worden ist, dass Zengnisse für die Vereinigung der göttlichen und menschlichen Natur in dem Messias, hier angedeutet dadurch, dass er zugleich in den Wolken des Himmels und in der Gestalt eines Menschen erscheint, sich schon in den ältesten prophetischen Schristen finden.

- 2. "Die Idee von dem Reiche des Messias erscheine ganz in dem Zuschnitte späterer Zeiten, 2, 44. 7, 13. ff." Aber inwieferne? Daß schon bei den ältesten Propheten und Psalmisten die Theokratie des N. B. unter dem Bilde eines großen, sich über die ganze Welt erstreckenden Reiches erscheine, bedarf doch wohl keines Beweises, vgl. z. B. Jes. 9, 11. Ps. 72. Daß das Messiasreich als fünfte Monarchie dargestellt wird, ist freilich dem Dauiel eigenthümlich. Man weise aber eine einzige Stelle in einem späteren Buche nach, wo diese Vorstellung vorkäme, ohne daß ihre Entlehnung aus dem Daniel sogleich in die Augen fiele!
- 3. "Ehe das Messianische Reich errichtet werde, trete die Zeit der großen Noth ein, von der die Rabbinen unter dem Namen מבלי המשיח so viel zu segen wissen." Berth. II, 691. Es ließe sich leicht zeigen, dass die Lehre von großen Drangsalen des Volkes Gottes, welche der endlichen Verherrlichung der Theokratie vorhergehen sollen, schon bei älteren Propheten, wie Daniel, vorkommt, und dass die Lehre der späteren Juden von den חבלי המשיח ihren wesentlichen Bestandtheilen nach aus diesen Stellen entnommen worden. Hier aber bedürfen wir dieses Beweises nicht; die Aussicht in die Messianische Zeit schließt sich bei Daniel unmittelbar an die Befreiung von den Bedrängungen des Antiochus Epiphanes, ebenso wie bei Jesaias an die Besreiung von den Assyrern und den Babyloniern, bei Jeremias von den Letzteren - der Grund dieser Erscheinung ist schon in der Christologie hinreichend entwickelt worden, - und nur von dieser Noth unter Antiochus Epiphanes ist Cap. 12, 1. die Rede. Es heisst dort: "zu dieser Zeit wird austreten Michael, der große Fürst, welcher für dein

4. "Die Christologie des Buches verräth auch dadurch ihren spätern Ursprung, das die Auserstehungslehre mit ihr verbunden ist, woran man zu Daniels Zeit noch nicht dachte." Das Verhandenseyn der Lehre von der Auserstehung zur Zeit Daniels ist nicht schwer darzuthun. Sehen wir ab von den eigentlich nicht hieher gehörigen Spuren der Lehre von der Unsterbliehkeit im Pentateuch, so findet sich das erste sichere Zengniss von der Anserstehung der Leiber in der Stelle Jes. 26, 21., zu der selbst Gesenius bemerkt (l. c. II, 805.): "daß diese Stelle wirklich die Lehre von der Auferstehung der Leiber enthalte, geht aus den Worten unzweifelhaft hervor." Für das Vorbandenseyn dieser Lehre zur Zeit Daniels zeugt auch, wie ebenfalls von Gesenius anerkannt wird, die Stelle Ezeehiel 37, 1 — 14. Ist dort auch aller Wahrscheinlichkeit nach die Wiederbelebung der Todten Israels zunächst nur bildlich von der Wiederherstellung des Volkes zu verstehen, so liegt doch bei dieser bildlichen Darstellung offenbar eine Beziehung auf.:das dereinstige wirkliche Eintreten der Sache zu Grunde, von der hier das Bild entnommen wird, wie schon Hierony-

mus z. d. St. bemerkt: "nunquam poneretur similitudo resurrectionis ad restitutionem Israektici populi significandam, nisi staret ipsa resurrectio et futura crederetur, quia nemo de rebus non exstantibus incerta confirmat." Indirecte endlich ist diese Lehre auch in Jes. 66, 24. enthalten. Denn wenn nach dieser Stelle, auf die Cap. 12, 2. selbst im Ausdrucke angespielt wird, die Gottlosen ewige Quaalen leiden werden, während die Gläubigen sich ewigen Heiles erfreuen, so scheint diess doch nothwendig eine mit dem Eintritte der Verherrlichung der Theokratie verbundene Auferstehung vorauszusetzen. — Wir können hier aber durchaus Gesenius u. A. nicht beistimmen, wenn sie behaupten, diese Lehre sey aus dem Parsismus in die Jüdische Religion übergegangen. Diese Behauptung hat zuvörderst nichts für sieh. Denn daraus, dass sie sich in den ältesten Religionsschriften der Hebräer nicht, oder nur dem Keime nach vorfindet, kann schon deshalb nichts geschlossen werden, da dieselbe Erscheinung sielt. auch in Bezug auf andere Lehren findet; so z. B. bei der Lehre, von der Gottheit, von dem Leiden, und von dem Versöhnungstode des Messias und bei manchen andern Punkten dieser Lehre (vgl. Christol. p. 24. ff.). Es darf nie außer Acht gelassen werden, dass mit dem Pentateuche wohl die Gesetzgebung, nicht aber die Offenbarung abgeschlossen war. Es fand vielmehr zwischen Moses und den Propheten dasselbe Verhältniss statt, wie zwischen Christo und den Aposteln, nur mit dem Unterschiede, dass es zweiselhaft ist, ob Moses selbst die Einsicht in Manches besals, dessen Promulgation für die damalige Offenbarungsstufe noch nicht angemessen war, was sich allerdings bei einigen bedeutenden Pankton, wie z. B. bei der Lehre vom Satan und von der Unsterblichkeit, die Moses beide kannte, und andentete, aber verhüllte, nachweisen lässt. Dazu kommt noch, dass die Annahme einer sich auf mehrere für die damalige religiöse Stufe des Volkes nicht passende Lehrpunkte enstreckenden mündlichen Tradition unter den erleuchteten Hehriern

Manches für sich hat. — Ebenso wenig aber kann es etwas beweisen, wenn sich zwischen irgend einer Lehre der späteren Bacher des A. T. und des Parsismus Übereinstimmung findet. Denn diese Erscheinung bietet sich uns schon bei solchen Lehren dar, welche sich in den ältesten Büchern des A. T. finden, bei denen noch an gar keinen Einstels des Parsismus gedacht werden kann. Wir erinnern nur an die Lehre von den Engeln überhaupt, an die Lehre vom Satan, (vgl. Christol. I, 1, p. 35.), vom אב יהור (I, 1, p. 238.), vom Messias, (I, 1, p. 8.), von der Schöpfung, dem Fall, der Sündfluth, und an Anderes, was Rhode L c. p. 413 - 61., der freilich besonders in diesem Abschnitte mit sorgfältiger Prüfung gelesen werden muß, beigebracht hat. Nimmt man auf diese durchgehende Verwandschaft der Jehovahsreligion, wie sie schon in den ältesten Büchern des A. T. vorliegt, mit der Zendreligien Rücksicht, so erscheint es vielmehr, abgeschen einmal von allen theologischen Gründen, welche die Annahme einer Entlehnung durch die heiligen Schriftsteller zurückweisen, als höchst unwahrscheinlich, dale bei einzelnen Lehren die Übereinstimmung auf andere Weise entstanden sey, wie hei allen übrigen. Man sieht sich dann genöthigt bei den einen, wie bei den andern die Übereinstimmung, we sie nicht, wie bei manchen einzelnen Gehräuchen und Gesetzen, eine zusällige, oder eine aus der menschlichen Natur überhaupt, und den Verhältnissen und Sitten des Orients insbesondere erklärliche ist, aus der Uroffenbarung zu erklären, die unter keinem der Heidenvölker gänzlich durch menschlichen Wahn verdrängt, und bei dem Zendvolke unter ihnen verhältnisemässig am reinsten erhalten wurde, bei den Israeliten aber, durch die fortgehenden Veranstaltungen Gottes, während die Heiden sich selbst überlassen wurden, gänzlich rein und ungetrübt blieb. - Dazu kommt noch, dass auch nicht der geringste historische Beweis dafür geführt werden kann, dass die frommen Hebrüer, und namentlich die Propheten die Zendreligion anders betrachtet haben, wie jede andere heidnische. Das Gegentheil erhellt vielmehr aus Ez. 8, 16., wo der Prophet mit Abscheu von Gebräuchen dieser Religion (vgl. Rosenm. z. d. St.) redet. Überhaupt, mag man die Propheten halten, für was man will, gewiss wird man ihnen den Vorwurf des Syncretismus mit weit wenigerem Scheine machen können, als den der Intoleranz, der von einem gewissen Standounkte aus iknen ja allerdings mit subjectivem Rechte gemacht werden kann. Was aber speciell gegen die Entlehnung der Lehre von der Anferstehung aus der Zendreligion spricht, abgesehen von der wesentlichen Verschiedenheit dieser Lehre in beiden Religionen, die man aus einer durch die Hebrier gescheheuen Annessung an ihr übriges Religionssystem erklär n zu können glandt, ist. daße sich diese Lehre schon bei Jesains findet. Zwar haben einige, spletzt Gesenius, die Achtheit des ganzen Abschnittes Cap. 24-27. in Anspruch genommen; aber es gibt wenige Stücke des Jesaias, bei denen die Gegengründe so schwach und die Gründe dafür so stark wären, wie gerade hier, wodurch denn auch Rosenmüller, dessen Beweisfährung freilich sehr verstärkt werden kann und muss, wie diess zum Theil sehon in dem ersten Bande des Kleinertschen Werkes über die Integrität des Jesaias geschehen ist, und noch mehr in dem sweiten Bende geschehen wird, bewogen worden ist, in der zweiten Auflage s. Comm. zur Vertheidigung der: Achtheit zurückstekehren. - Allein es ist Zeit, dass wir nach dieser Abschweiseng. za der wir zum Theil auch durch die Behauptung Griesinzevs p. 46. veranlast worden sind, es sey anglaublich. dasa Daniel, der seiner väterlichen Religion so sehr ergeben blieb, oder vielmehr, dass der Geist Gottes, der den Daniel inspirirte. Meinungen von den Mazdejesnanen angenommen, zu unbereta Gegenstande zurückkehren. Berth, behauptet nicht so sehs dus Nichtvorhandenseum der Lehre von der Auferstehung und Zeit des Daniel, als ihre Nichtverbindung mit der Lehre vom Messias. Gesetzt nun auch, wir könnten für die Verbindung heiden Lehren aus der älteren Zeit kein Zengnifs ansühren, so

würde diels doch gar nichts beweisen. Die in der späteren Jüdischen Theologie vorkommende Verbindung beider würde sich dann aus der Berücksichtigung unserer Stelle erklären, welche erweislich für die Lehre von der Auferstehung als der locus classicus angesehen wurde, wie denn die spätere Theologie der Juden sich fast durchgängig, und weit mehr, als es gewöhnlich geschieht, auf verstandne oder milsverstandene Bibelstellen zuräckführen läst. Doch die Verbindung beiter Lehren ist ja in der Stelle des Jesaias ganz und gar dieselbe, wie in der unerigen. Will man auch in dem Abschnitt Cap. 24 -27, die Beziehung auf das Weltgericht und auf die darauf folgende Verherrlichung der Theokratie nicht, wie zuletzt Rosenmüller und Arndt (de loco Cap. 24-27. Jes. vindicando et explic. Hamb. 1826.), als die ausschließliche annehmen, so muls doch jeder, wie diels auch Gesenius thut, so viel zugestehen, dass sich an die Aussicht auf die Zerstörung Bubels die Aussicht auf das Weltgericht, an die Aussicht auf die Befreiung der Israeliten aus dem Exil die Aussicht in die Messianische Zeit anschließt. Damit ist aber vollkommen erreicht, was wir zu mastrem Zwecke bedürsen. So wie dert die Aussicht in die Messianische Zeit, mit der die Auferstehung als verbunden gesetzt wird, sich anschließet an die Aussicht auf die Befreiung aus Babylon, so her an die Befreiung von dem Drucke des Antiochus Epiphanes.

Wir können jetzt zu dem letzten; aber auch zugleich angefochtensten Punkte übergehen, zu der Engellehre. Wir sondern hier diejenigen Stellen, welche ale in Reden der Chaldier vorkommend aus ihrer Lehre erklärlich seyn und mit ihr äbereinstimmen müssen, von den Stellen ab, worin des Verfassere eigne Vorstellungen ausgesprochen sind. Gegen die erstesen hat man folgende Einwendungen erheben. 1. "Chp. 6, 25: spricht Nebucadnezar von einem Götterschne; und ebgleich die Chaldier und die meisten Oberusiaten Polytheisten waren, et läst steh doch nicht erweisen, daß in fenen Gegenden von

Theogonicen etwas cher bekannt war, als die Griechen von des Seleuens Nicators Zeit an ihre Dichtungen dieser Art dahin verbreitet hatten." Berth. Comm. p. 29., Einl. 1538. Dieser Grund wird stillschweigend selbst von Gesenius verworfen, weicher (thes. p. 237.) das filius deorum erklärt durch deorum immortatium unus, mit Bernfung darauf, dafa das entgegengesetzte filius hominis im Sprachgebranche des Daniel, ebense wie im Syrischen, in der Bedeutung homo, mortalie vorkommet; vgl. auch p. 25. Allein, wenn wir gleich diese Erklärung als richtig anerkennen, so müssen wir doch auf der andern Seite zugestehen, dass so wie die Bezeichnung Menschensohn für Mensch überhaupt nicht entstanden sewn würde, wenn nicht unter den Menschen das Verhältnis der Abstammung bestände, so auch die Bezeichnung Göttersohn für göttliches Wasen nur dann erkkelich ist, wenn sich theogonische Vorstellungen bei denen nachwelsen lassen, welche sich ihrer bedienen. Allein diels kann auch bei den Babyloniern geschehen. Dass sie die niederen Gottheiten als von den obern erzeugt betrachten, geht schon daraus hervor, daß sie dem hüchsten Gotte, dem Bel, als weibliche Gottheit die Mylitta beigesellten \*), ein so wolkustiges Wesen, dass sich ihr zu Ehren die Weiber den Männern preisgaben, und dass sie ausserdem nech

<sup>&</sup>quot;Minter L. c. p. 17.: "Hier können wir nicht undien nei ben den Astronomischen Ideen eine im ganzen Orient allgemein gültige Kosmogonische zu behaupten, die sich von Indien bis in den Norden findet, und auch bei den Babyloniern nachweisen läßt: die Idee von der Urktaft der Natur, die sich in die Zeugstolle und Empfangende Edit Gestährende sheils. Da haben wir den Axlokersos und die Axiokersa der Samothracischen Weihen, das yzwos und die ywzze Sanchuniathons, den Tholad und die Tholath der Karthager. — Und können wir denn wohl daran zweifeln, das die Babylonische Leplitta niche die weibliche Urkraft sey?" — S. 25. stellt Münter die Vernauthung auf, dass die Planetengötter als die ersten Emanationen des Bel und der Mylitta gedacht wurden. S. 44. ff. theilt er aus Damascius eine förmliche Clialditische Theogonie mit und behauptet das hohe Alter der Grundideen derselben.

eine andere weibliche Gottheit, den Mond, hatten, der sie ebenfalls fleischliche Vermischungen mit den männlichen Gattheiten beilegten (vgl. Ges., Comm. z. Jes. III. p.:337; ff.), Schon der Name der Mylitta zengt für des Vorhandeuseyn theogonischer Vorstellungen bei den Babyloniern. Es ist ohne Zweifel das Aram. אַרַרָּדָטָ, Ge-"In dem Cosmogonischen Fragmente des Berosus heisst sie Omorca, welches er durch das Chaldaische Thalath übersetzt. Hier haben wir die Punische Tholath, die Gebährerin." Münter L. c. p. 22. Einen Beweis für das Verhandenseyn theogenischer Verstellungen bei den Bab. können wir aber auch aus der Schrift selbst führen. Es heifst 2 Reg. 17; 29. ff. von den in das Zehnstämmereich geführten heidnischen Colonisten: "jedes Volk machte sich seine Götter, die sie, jedes in En Städten, wo es wohnte, aufstellten. Die Leute von Babel machten Hütten der Töchter (הוכם הוכם), die von Cuth den Nergal, die von Hamath den Asima, die Aviter den Nibehas und den Tartak" u. s. vv. Unter den Hütten der Töchter versteht hier Selden Zelte von Baumzweigen und grämem Laube, in welchen sieh die Jungfrauen zu Ehren der Mylitta preisgaben. Allein es ist unbegreißlich, wie Gesenius, Winer und Münter (l. c. p. 74.) dieser schon von Beyer, in den additum. ad Seld. p. 297., widerlegten Annahme beipflichten konnten. Es heisst ja ausdrücklich vorher: "jedes Volk machte sich geinen Götzen," und bei der folgenden einzelnen Aufzählung folgt immer auf dest "eie machten" der Gegenstand der abgöttischen Verehrung, Beweis genug, dass auch: "die Hütten der Töchter" ein solcher seyn müssen, wie diess auch schon die alten Überss. (LXX. control Bevis, Chald. Syr.) eingesehen haben. Wir verstehen nun unter den 7100 kleine Zehtempslchen, die selbst für heilig gehalten, und mit den Gottheiten, welche sie enthielten, verehrt würden. Solche Tempelchen kommen bei Diodorus Sic. 20, 25. unter dem Namen der omnin iegu vor; Amos wirst 5, 26. den

Israeliten vor, dass sie beim Zuge durch die Wüste die הבור Israeliten vor eines Götzen getragen haben; nach 2 Reg. 23, 7. webten die Weiber Häuser für die Aschera, welche nur dem Namen nach von der Babylonischen Mylitta verschieden ist (vgl. Ges. l. c. p. 338.). Ez. 16, 16. wird den Israeliten vorgeworfen: "du nahmst von deinen Kleidern und machtest dir bunte חבמות (d. h. hier: Götzentempelchen) daraus, vgl. Gesen., thes. p. 188.— Hienach müssen nun die Mil die verehrten Gottheiten selbst seyn, und wir können wohl nur an Töchter des Bel und der Mylitta denken, die neben und mit diesen Hauptgottheiten verehrt wurden. - 2. Cap. 4, 14. heisst es in dem Edikte Nebucadnezars: "durch einen Beschlus der Wächter (עירין) ist es festgesetzt, und durch einen Ausspruch der Heiligen ist der Antrag (nie kommt das him Hebr. u. Chald. in der Bedeutung res. aliquid vor, die ihm, nach dem Vorgange von Schultens, Bertholdt und Winer hier geben) geschehen." Auch in dieser Stelle will Bertholdt II, p. 324. Spuren späterer Parsisch - Jüdischer Vorstellungen finden. Allein Alles erläutert sich vollkommen aus den Babylonischen Religionsvorstellungen, mit denen sich nothwendig die göttliche dem Nebucadnezar gewordene Offenbarung in seiner Seele amalgamiren musste. Diodorus Siculus (bei Gesen., z. Jes. l. c. p. 333.) sagt: ,,dem Laufe dieser Sterne (den fünf Planetengöttern) sind, wie sie sagen, 30 andere untergeordnet, welche sie berathende Götter, Σεολ Bowkaior (עיריו), nennen, deren eine Hälfte die Aufsicht über die Gegenden unter der Erde hat, die andere aber auf das sieht, was auf der Erde unter den Menschen und am Himmel vorgeht. Alle 10 Tage werde einer derselben als Bote der Gestirne von den obern zu den untern, und ebenfalls ein anderer von den untern zu den obern gesandt." Diese Stelle wirft ein auffallendes Licht auf die unsrige. Hier, wie dort ein Senat von Untergöttern, oder Engeln, welcher die Aufsicht über die Erde führt, und über das dort Vorgehende Bericht erstattet, und die höhere Genehmigung für seine Anträge einholt. Auch

auf einem Bilde bei Kazwini (vgl. Ges. p. 337.) erscheint Bel von Genien umschwebt, die seine Befehle zu vollziehen bereit sind. \*)

Wir können jetzt zu der eigentlich Hebräischen Engellehre in dem Buche übergehen. Es liegt uns hier zuerst ob. von der wirklichen Engellehre des Buches dasjenige abzuscheiden, was man in dieser Beziehung nur in dasselbe hereingetragen hat. "Fs ist schon von sieben Erzengeln die Rede, welche die Juden von den Parsen angenommen haben; mit der Lehre von sieben Amschaspands wurde aber die Religion der Parsen erst nach den Zeiten des Darius Hystaspis bereichert. Früher können daher auch die sieben Erzengel in keiner Schrift der Hebräer vorkommen." Berth. Comm. II, 468. 528. Einl. 1540. In dieser Behauptung ist fast jedes Wort ein Irrthum. sieben Amschaspands kommen schon im Zendavesta vor. und zwar nicht etwa blos beiläufig, sondern in so innigem Zusammenhange mit dem Ganzen, dass diese Lehre nothwendig so alt seyn muss, wie die Religion selbst (vgl. Rhode p. 312. ff.). Man kann also nur dann diese Lehre für ein Produkt so später Zeiten erklären, wenn man der Meinung einiger älteren Gelehrten beitritt, dass der Zendavesta erst unter Darius Hyataspis verfast sey. Diese Meinung aber kann jetzt mit vollem Rechte als gänzlich verschollen betrachtet werden. Alle neueren Forscher stimmen darin überein, dass der Ursprung des Zendavesta in eine weit frühere Zeit versetzt werden muss. "Das Zeitalter des Magiers Zoroaster - bemerkt Niebuhr, kl. Sch. I, p. 200. — ist vollkommen mythisch; als Urheber der Magischen Religion gedacht, muss es in ein ganz fernes Zeitalter gelegt werden, und die allerunhaltbarste Meinung ist zuverlässig die,

<sup>\*)</sup> Die Identität der Wächter und der > 30 βουλαίοι wird auch von Münter l. c. p. 13. anerkannt, mit dem der Verf. unabhängig zusammengetroffen. Münter hält, wie es scheint mit Recht, anch die Göttersöhne für mit beiden identisch.

welche ihn nach Cyrus setzt, weil Hystaspes für Darius Hystaspis Sohn gelten soll." Vgl. die gründliche Beweisführung von Heeren I. c. p. 459. ff. Rhode, p. 136. ff. — Allein sonderbarer als dieser unfreiwillige Irrthum, ist die Behauptung, dass in unserm Buche sieben Erzengel vorkommen, was nur als ein freiwilliger betrachtet werden kann.

Wenden wir uns nun zu den Vorstellungen von den Engeln, die wirklich in unserem Buche begründet sind. 4) "Die Unterscheidung von höheren und niederen Engeln ist überhaupt von den Juden aus dem pneumatologischen System der Perser entnommen; diels geschah aber erst beträchtliche Zeit nach dem Ende des Babylonischen Exils." Berth. II, 528. Zur Widerlegung dieser Behauptung, sowohl was die Entlehnung von den Persern, als auch was das spätere Zeitalter dieser Unterscheidung betrifft, reicht im Allgemeinen schon die Stelle Jes. Cap. 6., deren Achtheit noch von Niemanden angefochten worden, vollkommen hin. In Gottes nächster Umgebung sieht dort Jesaias die Seraphim, in denen mit allen andern Auslegern auch Gesenius Engelfürsten anerkennt, vgl. zu v. 2.: "Wie der irdische Monarch von seinen Magnaten, so ist hier Jehovah von Pürsten des Himmels umgeben." Schon durch die Etymologie wird diese Annahme als richtig erwiesen. Zwar ist Gesenius geneigt, das Wort für identisch zu erklären mit うつじ, Schlange, indem er es wahrscheinlich findet, dass die Seraphim als Thiergestalten abgebildet wurden, die neben den Flügeln des Vogels und den Füssen des Menschen andere Theile, vielleicht den Kopf, von der Schlange hatten und davon benannt wurden. Allein diese Annahme lässt sich durch triftige Gründe als un-

<sup>\*)</sup> Selbst Baumgarten-Crusius, bibl. Theol. p. 282. bemerkt: "Es scheint nicht, als ließen sich in der Israelitischen Dogmengeschichte gewisse Perioden bezeichnen, in denen die Engellehre ausgebildet worden sey, oder neue Hauptbedeutung erhalten hätte. Venigstens möchten solche in den Büchern des A. T. nicht nachgewiesen werden können."

Die Seraphs haben offenbar vollkommene richtig etweisen. Menschengestalt, menschliches Antlitz und Füsse, v. 2., Hände Dazn kommt, dass die Schlenge von Anseng an (vgl. Christol. I, 1, p. 27.) bei den Hebräern, wie bei den Persern, als Symbol des büsen Princips betrachtet wurde; Jesaias salbst nennt sie Cap. 11, 8, 65, 25, als Repräsentanten alles Verderblichen und Hässlichen in der Thierwelt, was beim Eintritte der Verherrlichung der Erde weggeschafft werden soll. Zwar behauptet Gesenius, in Numer. 21, 8. 2 Reg. 18, 4. seyen Spuren vorhanden, dass die Schlange bei den Hebräern auch, wie bei den Ägyptern, als die wohlthätige, heilende Kraft betrachtet worden; allein man sieht gar nicht ein, wie hiefür in diesen Stellen auch nur der allergeringste Beweis liege. An der ersteren Stelle hat die Schlange an sich wahrscheinlich gar keine symbolische Bedeutung: ein äußeres Zeichen überhaupt wurde gewählt, um jeden Gedanken an die natürliche Bewirkung der Heilung zu entfernen, und gerade dieses, weil die Abbildung des verderblich gewordenen Thieres selbst am wenigsten der Übertragung des allein durch Gott Bewirkten auf das von ihm verordnete Zeichen Raum gab. Die zweite Stelle kann hier gar nicht in Betracht kommen, da hier von einem abgöttischen Greuel die Rede ist, welcher demohnerachtet mit dem Zeichen getrieben wurde. Ist nun aber diese Erklärung der Benennung erweislich falsch, so ist die Vergleichung mit dem entsprechenden Arab. شَارِفُ oder مُشَرِيفُ , nobilis, princeps, vollkommen gesichert, und schon der Name der Seraphim drückt den character dignitatis aus. - Spuren einer Rangordnung der Engel finden sich auch Hiob 33, 23., falls man nämlich unter dem angelus interpres, nach der richtigen, neuerlich auch von Winer vertheidigten Erklärung, einen Engel Der מֵלְאֵןה מֵלוֹץ wird nämlich dort bezeichnet als "einer unter tausenden", d. h. unendlich über die niederen Engel an Weisheit und Macht erhaben. Ebenso Ps. 103, 20.:

"es unterscheiden sich hier micht nur die Gewaltigen und die Heere, sondern auch das: seine Worte vernehmen, und: seine Befehle ausrichten"; Baumgarten-Crusius l. c. p. 287. — Allein wir können noch mehr leisten, wir können zeigen, daß gerade die Engel häheren Ranges, welche in unserem Buche eine besondere Rolle spielen, diejenigen sind, welche uns ganz in derselben Eigenschaft schon in den ältesten Büchern entgegentreten. Wir haben schon in der Christologie nachgewiesen; dals sich durch das ganze A. T.: die Lehre von dem Engel oder Offenbarer Gottes hindurchzieht, welcher nach einer doppelten Beziehung, zuerst als der oberste aller Engel, dann als mit dem verborgenen Gott durch Einheit des Wesens verbunden, als sein Offenbarer erscheint. - Diesem höchsten Offenbarer Gottes wird aber Exed 32, 34. em anderer Engel als zu ihm in demselben Verhältnis stehend, wie er zu dem höchsten Gott, beigeordnet. Der bisherige Führer der Israeliten, der הוולד לוולדי לוולדי beigeordnet. Der bisherige Führer der Israeliten, der הוולדי לוולדי ליינים אוניים ביינים erklärt, als sie sich versündigt haben, er wolle sie nicht ferner selbst führen, sondern seinen Engel, (מַרְאָלֵב) vor ihnen hersenden (vgl. Christol. I, 1, p. 223.). — Untersuchen wir mun, inwiefern beide sich in unserem Buche wiederfinden. Am wenigsten Zweisel kann darüber seyn, dals Michael mit dem identisch ist. Zwar heist Michael Cap. 10, 13. einer von den Engelfürsten, השלרום הראשונים, allein daß der Verf. durch diese Bezeichnung nur die eine Scite seines Verhältnisses zu den übrigen Engeln bezeichnen will, wie sie auf dieselbe Weise schon in der Benennung "der Engel Jehovahs" ausgedrückt wird, und wie sich eine ähnliche Darstellung auch in der Zendreligion findet, (vgl. Christol. I, 1, p. 238.), geht hervor aus Cap. 12, 1., wo Michael לום רוב הברול , Färst, genannt wird, in auffallender Übereinstimmung mit Josna 5, 13, wo der און ודון den Namen: "der Fürst des Heeres Jehovah", אַר־אַבַא־רַחְוָה, führt, d. h. der Fürst und Oberste der Engel, welche beständig als das Heer Jehovahs erscheinen. Ferner, Michael wird Cap. 10, 21. der Fürst, 12, 1.

der Beschützer der Israeliten genannt. Dieselbe Würde wird aber sonst durchgängig dem מראה יהורה beigelegt, vgl. außer den in der Christol. angef. Stellen, besonders Sach. Cap. 1., wo der Engel des Herrn umgeben von einer Schaar von Engeln als Schutzherr des Jüdischen Volkes erscheint; ferner Sach. 3. Diese Identität des Michael und des Engels des Herrn wurde auch von den älteren Juden, vielleicht auf das Zengniss der Tradition, anerkannt. Hieronymus bemerkt zu Sach. Cap. 1. in Bezug auf den הווה יהול יהווה: "Hunc Hebraei Michaelem archangelum esse putant." Im Talmud wird Michael, wie sonst der Engel Jehovahs mit der Schechina gleichgestellt. In Breschit Rabbah heisst es: "Ubicunque locorum Michael visus fuit, ibi est gloria ipsius Schechinae." Im Sohar: "in omni loca, quo invenies Michaelem, qui est caput angelorum; ibi est Schechina." Vgl. diese und andere St. bei Dan z in Mauschen, N. T. ex Talm. illustr. p. 718. 19. 733.

Es lässt sich aber nicht weniger mit hinreichenden Gründen erweisen, dass auch die himmlische Person, welche Cap. 10, 5. 6. erscheint, mit dem Engel des Herrn und also auch mit dem Michael identisch ist. Daniel besindet nich dort am Tigris und sieht über den Wassern des Flusses eine menschliche Gestalt schweben, in Leinwand gekleidet, mit einem goldnen Gürtel um die Lenden. "Sein Leib war wie ein Chrysolith, sein Antlitz wie der Blitz, seine Augen wie Feuerfackeln, seine Arme und Füsse wie glänzendes Erz, seine Rede wie ein groß Getöne." Bertholdt nun nimmt II, p. 685, an, diese himmlische Person sey kein anderer, als Gabriel, welcher von v. 11. zu dem Propheten redet. Allein dagegen sprechen fol-Gründe: 1. Die Beschreibung ist, wie auch Stäudlin, N. Beitr. p. 299., anerkennt, viel zu glänzend, als dass sie auf den Gabriel bezogen werden könnte. 2. Daniel sagt v. 8.: "ich sah diess grosse Gesicht", und bezeichnet dadurch die Erscheinung, die er jetzt gehabt, als weit erhabener, als die früheren. Er wird durch die Stimme der Erscheinung so erschreckt, dass er

in eine tiefe Ohnmacht fällt und sich lange Zeit nicht wieder erholen kann, während er mit Gabriel bei dessen früherer, alleiniger Erscheinung Cap. 9. ganz frei und ungezwungen verkehrte 3. Derjenige, welcher v. 11. mit dem Daniel redet, ist 'derselbe, welcher v. 10. ihn durch Berührung mit seiner Hand aus der Ohnmacht weckt. Dieser muss aber von der erhabenen Erscheinung v. 5. 6. verschieden sein. Denn er befindet sich am Ufer, wo Daniel steht. Die Erscheinung in v. 5. 6. aber befindet sich noch gegen das Ende des Gesichtes Cap. 12, 6. mitten auf dem Tigris. 4. Nach Cap. 12, 5. befinden sich außer der himmlischen Person in der Mitte des Tigris noch zwei andere zu beiden Ufern desselben, von denen einer den in Leinwand Gekleideten gleichsam in Daniels Namen fragt, wann die angekündigten Begebenheiten eintreffen werden. Nimmt man nun an, dass der in Leinwand Gekleidete kein anderer sey, als Gabriel, so wird eine von diesen beiden Personen zum κωφον πρόσωπον, und man sieht gar nicht ein, zu welchem Zwecke sie erscheint. Sobald dagegen der in Leinwand Gekleidete als vom Gabriel verschieden genommen wird, so bekommt jeder sein Amt. Der Engel des Herrn "jat in stiller schweigender Majestät gegenwärtig und wirkt mit unsichtbarer Kraft. Nur im Ansange ruft er einen Engel zur Belehrung und Stärkung Daniels hernieder, und fügt am Ende selbst eine kurze Erklärung bei." Seine Gegenwart, während früher nur sein Gesandter dem Daniel erschien, soll hier den Eindruck des Ganzen auf den Propheten verstärken. Er selbst drückt daher auch v. 7. durch einen kurzen Ausspruch noch der Rede seines Gesandten das Siegel auf, aus welchem Verse zugleich hervergeht, dass der in Leinwand Gekleidete nicht, wie Stäudlin ammimmt, schlechthin mit dem höchsten Gotte identisch, sondern so von von ihm verschieden seyn muss, wie der Engel des Herrn von dem Herrn selbst. Denn er schwört nicht bei sich selbst, sondern mit zum Himmel erhobener Rechte bei dem ewigen Gotte. - Der eine von den am Ufer stehenden

Engeln ist Gabriel, welcher dem an demselben Ufer stehenden Daniel, als Gesandter und Dollmetscher des Engels des Herrn, alle Aufschlüsse über die Zukunft ertheilt hatte. Der dritte an dem entgegengesetzten Ufer stehende Engel richtet die Frage über die Zeitdauer au den Engel des Herrn. Schon diese Frage aber zeigt, dass der Gefragte unendlich über die übrigen Engeln erhaben seyn muss. 5. Die Annahme einer Verschiedenheit des in Leinwand Gekleideten und des Gabriel hat die Analogie von Cap. 8, 16. für sich: "und ich hörte swischen Ulai eines Menschen Stimme, die rief und sprach: Gabriel lege diesem das Gesicht aus, dass er es verstehe." Auch hier wird Gabriel von einem andern erhabnereren Wesen abgesandt, um dem Daniel Mittheilungen über die Zukunft zu machen, das über dem Wasser des Ulai schweben bleibt, während Gabriel sich zum Daniel ans Ufer begibt. — So beweisend aber wie die Gründe für die Verschiedenheit des in Leinwand Gekleideten und des Gabriel an unserer Stelle sind, ebenso leicht sind die Gründe zu widerlegen, welche man gegen diese Annahme vorgebracht hat. Wenn man bemerkt, Daniel sage v. 9., er habe die Rede des in Leinwand Gekleideten gehört, und doch folge, wenn man das Folgende dem Gabriel zutheile, nichts, was er gesprochen, so erklärt sich diess leicht aus dem gleich Folgenden: "und indem ich sie hörte, sank ich ohnmächtig zur Erde nieder." Was der Engel des Herrn redete, war nach der Analogie von Cap. 8, 16. zu schließen, die Aufforderung an den Gabriel, dem Daniel die Offenbarung mitzutheilen; Daniel aber gibt hier die Worte nicht wieder, weil er gleich, da der Engel des Herrn, der hier in größerer Majestät erscheint, wie Cap. 8., seine Stimme erhob, in Ohnmacht gefallen. - Bertholdt bemerkt, wenn der in Leinwand gekleidete von dem v. 10. n. ff. auftretenden verschieden seyn solle, so hätte doch v. 10. nothwendig nach 🎵 ein UN gesetzt werden müssen. Allein dabei ist ganz übersehen, dass Daniel hier nach seiner Empsindung redet. fühlte in der Ohnmacht liegend nur, dass ihn eine Hand berührte, ohne zu wissen, wessen; vgl. v. 16. 18. Erst nachher gibt sich ihm Gabriel zu erkennen, und er sieht, dass der Engel des Herrn sich noch fortwährend auf den Fluthen des Tigris befindet. - Berth. bemerkt ferner, diese Ansicht habe das Unangenehme, dass man Cap. 12, 4. den Gabriel, da v. 6. Jehovah es wieder seyn soll, der auf den Fluthen des Tigris stehe, ebenso plötzlich wieder von der Bähne abtreten lassen müsse, als er ungerufen auf derselben erschienen war. Allein dieser Einwurf beruht auf einem Missverstande. Gabriel ist einer von den beiden Engeln, welche nach v. 5. zu beiden Seiten des Flusses standen. ביותר , andere, werden diese genannt nicht in Bezug auf den Gabriel, sondern in Bezug auf den Eugel des Herrn; vgl. v. 6. - Wir finden also hier den Engel des Herrn wieder, und neben ihm seinen Gesandten, oder Engel, der uns schon aus dem Pentateuch bekannt ist. Nicht überslüssig dürste es noch seyn, darauf hinzuweisen, dass der Engel des Herrn hier ebenso in Begleitung zweier Engel erscheint, wie Gen. Cap. 18. (vgl. Christol. 1, 1, p. 218.).

Eigenthümlich jedoch bleiben dem Daniel, während die Personen der Engel ihm mit den übrigen Büchern des A. T. gemeinsam sind, allerdings die Namen derselben, Gabriel und Michael. Allein gerade dass in späteren Jüdischen Büchern den Engeln Namen beigelegt werden, setzt voraus, dass sie für diesen Gebrauch ein Vorbild und eine Rechtfertigung in einem Buche der heiligen Schrift hatten. Es darf aber nicht außer Acht gelassen werden, dass diese Namen nicht sowohl nomina propria, als appellativa sind, wie Rhode auch in Bezug auf die Amschaspands bemerkt (p. 316.): "im Zend fanden für diese Wesen eigentlich keine Eigennamen statt; man bezeichnete sie mit kurzen Beschreibungen und Andeutungen ihrer Macht, Eigenschaften und Wirkungen." Selbst im späteren Judenthum haben die Engelnamen diesen Charakter noch nicht ganz verloren, wie diess schon aus der Menge von Namen mehrerer einzelner Engel hervorgeht. Der Name Raphael, Gott heilt,

in dem Buche Tobias, wird dem dort erscheinenden Engel offenbar nur in Bezug auf die in dem Buche erzählte Geschichte beigelegt. — Wohl zu beachten ist ferner, das Gabriel und und Michael beide nur in den Visionen vorkommen, die bei ihrem dramatischen Charakter möglichst genaue Bezeichnung der Persönlichkeit und stärkeres Hervortreten derselben erfordern. - Endlich, fehlt es auch keinesweges in den A. Testamentlichen Schriften für dieses factum an Analogieen. Wie kann es befremdend seyn, dafs das Haupt der guten Engel hier durch eine solche Benennung bezeichnet wird, da das Haupt der bösen Engel in dem weit älteren Buche Hiob und in dem ungefähr gleichzeitigen Sacharjah schon unter dem Namen des Satans, in dem Pentateuch wahrscheinlich schon unter dem Namen Asasel vorkommt? Wer kann es auffallend finden, daß der Engel Gottes hier einen symbolischen, sein Wesen bezeichnenden Namen führt, da derjenige, in dessen Person er später erscheinen sollte, der Messias (vgl. Christol. I, 1. p. 245.), so mannigfache ähnliche Namen führt, Immanuel, die ganze Reihe der Namen bei Jes. Cap. 9., Jehovah Zidkenn bei Jeremias, u. s. w., da auch Jerusalem in der Messianischen Zeit mehrere solche bezeichnende Namen gegeben werden? — Und gesetzt auch, Alles diese reichte nicht hin, das Vorkommen dieser Namen bei Daniel vollkommen zu erklären, so würden sie doch so lange als eine Eigenthümlichkeit des Propheten angesehen werden müssen, wid denn jeder Prophet seine Eigenthümlichkeiten hat, bis nachgewiesen worden, dass ihre Entstehung nothwendig in spätere Zeit gesetzt werden müsse, was niemals geseheben wird. Die Namen Gabriel und Michael werden aber überall, wo sie in der späteren Jüdischen Theologie vorkommen, so deutlich in Beziehung auf den Daniel gebraucht, dass man auch die Unächtheit des Buches angenommen, nothwendig annehmen mülste, dals diese Namen von dem Vers. desselben zuerst gebildet aeyen.

Spuren späteren Zeitalters findet Bertholdt p. 458.

ferner in Cap. 7, v. 8. ff., wo bei der Erscheinung Göttes zum Gerichte Stühle um ihn her gesetzt werden, auf denen sich die Engelfürsten niedersetzen, während Tausende und Zehntausende von Engeln ihn umgeben. Die bildliche Darstellung soll hier, in einer Weissagung, welche noch in das Zeitalter des leizten Chaldäischen Königs versetzt wird, ganz deutlich von den Verhältnissen und Sitten des Persischen Hofes entlehnt seyn; selbst auf die Persischen Reichsannalen soll in den Worten: ...und die Bücher wurden aufgethan", angespielt werden \*). Allein man sieht gar nicht ein, wie man hierin eine Spur späteren Zeitalters finden könne, da sich jeder einzelne Zug des Gemäldes auch in früheren Schriften nachweisen Hist. Feierliche Versammlungen der Engel, unter dem Vorsitze Gottes, finden wir auch Hiob Cap. 1. 2. und 1 Reg. 22, 19-22., wo der Prophet Micha in einer Vision die Engel als Räthe an Gottes Throne stehen sieht; die vornehmsten Engel erscheinen auch bei Jesaias Cap. 6. als zunächst dem Throne Gottes stehend. In Begleitung heiliger Myriaden erscheint der Herr auch Deut, 33. 2. Nach Ps. 68, 18. sind der Wagen Gottes Zehntausende. Dass man' bei den Büchern nicht an die Persischen Reichsannalen denken könne, geht schon daraus hervor, dass hier nicht von einer Regierungs-, sondern von einer Gerichtshandlung die Rede ist. Das Bild muss also von den Papieren des Richters entnommen seyn, in welchen die Namen der Verbrecher und ihre Thaten verzeichnet sind.

Noch bemerkt Berth. I, p. 32. man habe damals noch, nicht soviel über die ausnehmende Gestalt der Engel bestimmt, wie hier, Cap. 10, 5. 6. späteren Vorstellungen gemäß, darüber ausgedrückt werde. Allein es ist auch hier wieder ganz überschen, daß diese Beschreibung keine dogmatische ist, sondern

<sup>\*)</sup> Dieser Grund könnte, von allem andern abgesehen, sehon deshalb nichts beweisen, weil auch die Chaldäer ihren Staatsrath und ihre Reichsannalen hatten.

zur Vieien gehört, in der die innere Erhabenheit und Majestät in einglieben Formen sich dem inneren Auge darstellt. Ist dem etwa die Schilderung, welche Jesaias von Jehovah, oder dem Engel Jehovahs, und von den Seraphim macht, weniger detaillirt? Geht Ezechiel nicht bei der Schilderung der Chernbim nicht noch weiter in der simnlichen Darstellung des Übersinnlichen? Gibt nicht auch Sacharja die detaillirteste Beschreibung der äußeren Erscheinung der Engel?

. Es bleibt uns jetzt nur noch ein Punkt in der Engellehre des Buches zu berücksichtigen übrig. Cap. 10. erscheinen die Schutzengel der Perser und der Griechen als diejenigen, welche die gänzliche Unabhängigkeit und das Glück des Bundesvolkes zu verhindern suchen, während Michael und Gabriel für dasselbe mit ihnen im Kampfe liegen. Selbst Bertholdt p. 32. 706. will diess nicht als Argument gegen das Alter des Buches geltend machen, indem er bemerkt, zu Daniels Zeit sey die von den Babyleniern und Persern zu den Juden übergegangene Idee, dass jedes Volk seinen eigenen Schutzengel hahe, schon allgemein herrschend gewesen. Allein wir können nicht einmal mit Jahn, Einl. p. 649., zugestehen, dass die Juden diese Vorstellung von den Babyloniern und Persern erborgt haben. Dass die Verstellung von einem Schutzgeiste jeder Nation in der Babylonischen und Persischen Religion vorkomme, hat man zwar behauptet, aber nichts weniger als bewiesen. Im Zendavesta kommt nicht das geringste dahin gehörige vor, als dass Bahman, der erste der Amschaspands, der zu dem Ormuzd ungefähr in demselben Verhältnisse steht, wie hier Gabriel zu dem Engel des Herrn, der Schutzwächten seines Volkes genannt wird (vgl. Rhode p. 322.). Von Schutsgeistern der übrigen Völker kommt gar nichts vor; vielmehr werden den übrigen Amschaspands ganz andere Geschäfte angewiesen; alle sind thätig für das auserwählte Volk, und wenden die verderblichen physischen und moralischen Einflüsse des Reiches der Finsterniss von demselben ab. - Wir sehen

uns aber genöthigt, die ganze Vorstellung von Schutzgeistern der übrigen Völker bei Daniel, auf deren dogmatischer Auffassung die ganze 'spätere Jüdische Lehre in dieser Beziehung beruht, zwar nicht mit Jahn und Dereser, für eine rein symbolische (vgl. dagegen Ephes. 6, 12 und andere St. des N. T.), aber doch für eine solche zu halten, bei der neben dem dogmatischen Elemente ein starkes symbolisches stattfindet.

Wir glauben, nach der gegebenen Ausführung die triumphirende Frage Bertholdts: "kann man, um sich zu überzeugen, dass das Buch einen andern Versasser häben und weit späteren Zeiten angehören müsse, noch mehr verlangen?" mit einem starken Ja! beautworten zu dürsen.

#### XIL

"Die symbolisch prophetischen Gemälde, welche sich in den sechs letzten Capp. und im 2ten Cap. besinden, geben sich durch das genaue historische Detail, welches in ihnen liegt, und welches allen älteren Weissagungen des A. T. fremd ist; als Schilderungen zu erkennen, welche erst post eventum entworfen seyn können." Dieser Grund ist allen neueren Bestroitern der Ächtheit gemeinsam, vgl. besonders Berth., Comm. I, p. 23. Einl. p. 1512. ff. 1531. ff. Griesinger p. 50. ff. De Wette l. c. Doch zeichnet sich Bleek p. 235. vor den übrigen Bestreitern dadurch aus, dass er zugesteht, dieser Grund könne nicht als sicherer Beweis für das spätere Alter des Buches angeführt werden, wenn dasselbe sonst alle Zeichen der Achtheit habe, da wir nicht im Stande seyen, irgend bestimmte. und scharfe Gränzen zu ziehen, bis wie weit und bis zu welchem Grade der Bestimmtheit der Geist der Weissagung die Zukunft aufschließe, oder nicht. - Wir bemerken gegen diesen Grund Folgendes:

 Es liegt auch hier die nichtige naturalistische Ansicht vom Prophetenthum zu Grunde, wonach alle übernatürliche

Erlouchtung der Propheton geläugnet, und ihre Weissagungen blos als allgemeine poetische Schilderungen ohne bestimmtes historisches Object angesehen werden. Diese Ansicht läßt sich auch abgesehen von der Auctorität des neuen Testamentes, und von der ganzen Stellung der Propheten zur Theokratie, aus ihren Weissagungen selbst auf das Schlagendste widerlegen. Ein unfreiwilliges Geständnis ihrer Nichtigkeit hat schon einer ihrer Hauptvertheidiger, ja in mancher Hinsicht ihr erster Begründer, Eichhorn, dadurch abgelegt, dass er, an der Unmöglichkeit der natürlichen Erklärung der Weissagungen verzweifelnd, sie sämmtlich für verschleierte Schilderungen der Vergangenheit und Gegenwart erklärt hat; ein Verfahren, dessen nothwendige Bedingung die gewaltsamsten exegetischen und kritischen Operationen waren, und das deshalb außer dem Urheber keinen Vertheidiger, und an Gesenius einen lebhaften Gegner gefunden hat, das überdem auch noch wenigstens die Messianischen Weissagungen stehen lässt, die doch nicht erst post eventum abgefasst seyn können, und von denen unwiderleglich dargethan werden kann, dass sie nicht etwa blosse allgemeine Ahndungen, sendern die speciellste, genaueste und vollständigste Schilderung enthalten, sowohl was die innere, als was die äußere Seite des Erlösungswerkes betrifft. — Aus der großen Menge der übrigen Weissagungen führen wir hier nur einige wenige an. Die Weissagung über die Eroberung Babylons Jer. 50. 51. enthält ein solches historisches Detail, dass die Geschichte uns kaum ein genaueres liefert - die Stadt soll von den Medern und den mit ihnen verbändeten Völkern eingenommen werden - und zwar dadurch, dass das Bette des Euphrat ausgetrocknet wird (50, 38, 51, 32, 36.) - in einer Nacht, wo Alles in Trunkenheit begraben liegt (51, 39. 57.) - mit der Eroberung der Stadt soll die Rückkehr der Israeliten in ihr Vaterland verbunden seyn — die Eroberung der Stadt bildet den Anfangspunkt ihrer gänzlichen Verödung und ihres spurlosen Verschwindens. Die Unerklärlichkeit dieser Weissagung

aus natürlichen Ursachen bat neuerlich selbst v. Cölln und de Wette ein unfreiwilliges Zugeständnis abgedrungen (vgl. de Wette Einl. S. 216. I B. 3te Aufl.), indem sie um derselben willen die Achtheit angegriffen haben. Denn was sie als historisch kritischen Grund, außer diesem degmatischen, anführen, die Entlehnung einiger Stellen aus früheren Weissagungen des Jeremias, kann doch wohl von den Urhebezn selbst nicht als beweisend angesehen worden sevn. da ja solche Wiederholungen bei Jeremias häufiger sind, wie hei irgend einem andern Propheten - es kommen nicht weniger als 57 Verse doppelt vor, vgl. Jahn, Append. hermen. II, p. 113. - und sich aus seiner Individualität und aus seinem schriftstellerischen Charakter, ebenso wie die häufigen Entlehnungen aus älteren Propheten, vollkommen erhlären. Und was außerdem noch angeführt wird, die Verwandschaft der Sprache mit unächten Stücken im Jespias, ist weiter nichts als ein unfreiwilliges, aber nichts deste weniger willkommenes Geständniss der Achtheit des zweiten Theiles dieses Propheten, um so willkommener, da Gesenius, weil er sich zu dieser Höhe der Kritik wenigstens in diesem Fallé nicht erheben konnte, behauptet hatte, die Verwandschaft der beiderseitigen Stücke sey nicht so groß, dass sie die Annahme einer Benutzung des Jesaias durch Jeremias nothwendig erfordere. -Als ferneres Beispiel möge die Weissagung Sach. Cap. 9. v. 19-8. dienen, in der die Siege Alexanders fast mit historischer Deutlichkeit und in genauester Übereinstimmung mit der Geschichte geschildert werden - Syrien und Phönizien werden erobert -Tyrus, nachdem die Bollwerke ins Meer geworfen, abgebranat - Gaza verliert seinen König (der Persische Unterkönig der Stadt, Betis, wurde von Alex. nach Einnahme der Stadt auf die gransamste Weise getödtet) - Aschdod wird nach Vertreibung seiner Bewohner mit einer Colonie bevölkert, wie Arrian diess von Gaza berichtet - Jerusalem bleibt. durch den Schutz des Herrn von allen Drangsalen bewahrt (vgl. Joseph. XI, 8.). -

Auch hier hat sich (vgl. die Abh.: "über die Integrität des Sech.") die Unerklärlichkeit der Weissagung aus natürlichen Ursachen einigen neuerén naturalistischen Ausl. so sehr aufgedrungen, dass sie die Absassung derselben nach Alexander behauptet haben - allerdings ein Anfang von röhmlicher Consequenz, aber noch nicht die höchste Stufe derselben, da gerade bei Sacharia die Messianische Weissagung die größte Bestimmtheit hat, and man daher bei vollkommen consequenter Durchführung dieses Grundsatzes behaupten müßte, daß seine Weissagnugen erst nach Christi Geburt geschmiedet worden. - Von Weissagungen, wie die Jes. Cap. 21, 1 - 10., und also auch Cap. 13. 14. und dem ganzen zweiten Theile, gibt Bertholdt selbst zu, dass sie "von demselben Schlage" seven, wie die Weissagungen unseres Buches, was denn, so lange die Beweisführungen für die Integrität des Jesaias von Möller, in der Christologie, von Kleinert, und von Steudel (Tübinger Zeitschrift. Jahrg. 1830. Heft 2. p. 44. ff.) noch unwiderlegt da stehen, als eine Zurücknahme der Behauptung betrachtet werden kann, dass die Weissagungen Daniels bei den übrigen Propheten ohne Analogie seyen.

Wir müssen hier aber noch zwei Punkte besonders beleuchten, welche Bleck, der sich gerade hier durch Mäßigung auszeichnet, und im Allgemeinen anerkennt, daß es Weissagungen webe, die sich auf einzelne zufällige Begebenheiten der Zukunft beziehen, besonders hervorgehoben hat. "Am Auffallendsten seigt sich die Abweichung in der genauern chronologischen Bestimmung zukünftiger Begebenheiten, 8, 14. 9, 25 — 27. 12, 11. 12. Dieß ist in der That bei den hebräischen Propheten ohne Analogie; denn in der Stelle Jes. 7, 8. ist anerkannt der Text corrumpirt, und die 70 Jahre des Jeremias sind nur als runde Zahl zu fassen". Bleiben wir zuerst bei den ausdrücklich als unbeweisend verworfenen Stellen stehen. Jes. 7, 8. wird die gänzliche Vernichtung des Israelitischen Staates und Volkes als in 65 Jahren bevorstehend angekündigt. Es ist in

der Christol. I, 2, p. 56. ff. nachgewiesen worden, sewohl, daß Weissagung und Geschichte sich hier auf das genaueste entsprechen, als auch, daß die aus dogmatischem Interesse hervorgegangenen Zweifel an der Ächtheit dieser Stelle ungenügend sind, und daß dieselbe entscheidende Gründe für sich hat. \*)

<sup>\*)</sup> Was in der Christol. zur Vertheidigung der Ächtheit bemerkt worden, hat bisher noch keine Widerlegung gefunden; denn der Angriff von Fritsche, in der Beurtheilung der Christol. (Hall. L. Z. 1830. E. B. Nr. 22. p. 175.), ist nur gegen dasjenige gerichtet, was dort hinsichtlich der Erfüllung bemerkt worden war, von deren genauen Nachweisbarkeit die Achtheit gar nicht abhängt. Doch wollen wir hier nachweisen, dass der Angriff seines Urhebers vollkommen würdig, und in dieser Recension ganz an seiner Stelle ist. Der Verf. hatte in der Christol. behauptet, das Zehnstämmereich sey. zwar durch Salmanastar sehr geschwächt, aber noch nicht aller beiner Einwohner bemubt worden; die ganzliche Vernichtung des Israelitischen Staates - und von dieser ist in unserer Weissagung die Rede - sey erst dann geschehen, als Asarhaddon neue Colonisten aus Babel, Cu. tha u. a. Ländern in den Besitz des Landes gesetzt habe; von da an hätter die zehn Stämme nie wieder einen eignen Staat gebildet. Diese Behauptung beruht auf folgenden Gründen: 2 Reg. 17, 24, ff. wird nach dem Berichte von der Wegführung der Israeliten durch Salmanassar und den daran geknüpften Betrachtungen erzählt, der König von Assyrien habe Colonisten aus Babel, Cutha u. s. w. kommen lassen und damit die Städte in Samaria anstate den Kinder Israel besetzt. Dass unter dem Könige von Assyrien hier nicht etwa Salmanassar zu verstehen sey, lässt sich schon blos auf diese Stelle zesehen erweisen. Dem 1. unter den Colonisten werden zuerst die Babylonier erwähnt; diess setzt vorans, dass Babylon demals unter unmittelbarer Botmässigkeit der Assyrer stand, was nicht unter Salmanassar, sondern erst unter Asarhaddon stattfand. 2. Das Land war, als die Colonisten es besetzten; so voller Löwen, dass sie der selben nicht: Meister werden konnten, und aus Furcht sich zu der Verehrung Jehovahs entschlossen. Diels setzt vozaus, dals das Land eine geraume Zeit hindurch, gerade so wie Judäa während des Exils. nur sehr spärlich bewohnt gewesen war. Denn in einem cultivirten Lande läßt sich ein solches Überhandnehmen der Löwen nicht denken. - Dass die Einnahme des Landes durch die neuen Colonisten, aber speciell unter Asarhaddon geschehen sey, was schon an und für sich wahrscheinlich ist, da dieser König eine Expedition in jene Gegenden unternahm, bei der Manasse als Gefangener nach Babylon

Gerade die Angriffe gegen die Achtheit dieser Stelle aber liefern den Beweis, dass sie eine höchst lästige, udurch die Ge-

abgeführt wurde, erhellt aus Esra 4, 2., wo die Samaritaner sich gegen die Juden darauf berufen, sie hätten dem Jehovah gespfert, seit Asarhaddon, der König von Assur, sie heraufgebracht habe. Hieraus erhellt zugleich, dass die Colonie unter Asarhaddon die erste und einzige gewesen. Denn ware schon eine frühere hingeführt worden, und gehörte das, was in den Büchern der Könige von dem Jehovaldienst der Colonisten erzählt wird, schon in eine frühere Zeit, so würden die Samaritaner, ihrem Zwecke gemäß, nicht unterlassen haben, sich darauf zu berufen. - Der Rec. macht nun gegen die Darstellung in der Christol. folgende Einwürse: 1. Die Führung Asswrischer Colonisten sey nach Esra 4, 2. dusch Osnappar geschehen: woher nun die Gewähr, dass dieser Asarhaddon sey?. Offenber geht hieraus hervor, dass der Rec. die Stelle Esr. 4, 2. nie angesehen, geschweige denn genauer betrachtet hat, und dass daher sein Vorwurf, der Verf. gebe Citate, die jeder Student, wenn er sie nachlese, als falsa erkenne, auf ihn selbst zurückfällt. Nicht Osnappar wird v. 2. genannt, sondern Asarhaddon. Der Name Osnappar kommt erst v. 10., in dem Schreiben der Samaritaner an den König von Persien vor, und da ihm hier dasselbe beigelegt wird, was v. 2. dem Asarhaddon' se kann nur darübes Verschiedenheit seyn, ob er mit ihm identisch, oder einer seiner Satrapen sey, der auf Befehl des Königs die Colonie abführte. Für unseren Zweck gilt Beides gleich; das erstere aber wird dadurch wahrscheinlicher gemacht, dass Osnappar als dem Könige von Persien bekannt vorausgesetzt, und der große und herrliche genannt wird, Bezeichnungen, die auf einen Monarchen, nicht auf einen Satrapen führen. Die Verschiedenheit der Namen kann schon wegen der häufigen Mehrnamigkeit der Orientalischen Regenten nichts dagegen beweisen. Wohl zu beachten ist außerdem, dass der Name Osnappar oder Asnappar in dem Briefe an den Persischen König vorkommt. Vielleicht war es bloss eine Entstellung des Namens Asarhaddon, welche die Samaritaner deshalb hier gebrauchten, weil der König unter diesem Namen in Persien bekannt war. Es finden sich andere Entstellungen des Namens Asarhaddon, die ebenso stark abweichen; vgl. Ges. thes. p. 133. 2. Es sey ganz falsch, daß Asarbaddon bei der Führung der Colonie in das Zehnstämmereich den Überrest der Bewohner aus demselben weggeführt habe. In 2 Regi 17, 24. ff. stehe kein Wort von Wegführung der Reste, sondere gerade das Gegentheil; es werde referirt, wie sich die zurückgebliebenen Israeliten in religiöser Hinsicht neben den eingewanderten Colonisten benommmen, und nach 2 Reg. 23, 19. 20.

schichte bestätigte Zeitangabe enthält, von der man auf andere gelindere Weise sich befreien zu können, verzweifelt. — Bei

fänden wir das Land ebenfalls unter Josia von Israeliten, die auf Höhen opfern, bewohnt. Wir führen hier den positiven Beweis, daß eine zweite Wegführung wirklich unter Asarhaddon vorgefallen. Es kann wohl von Niemanden in Zweifel gezogen werden, dass bei der Invasion Salmanassars ein nicht geringer Theil der Bürger des Zehnstämmereiches der Wegführung theils durch die Flucht in die Nachbarstaaten, besonders in das Reich Juda, theils dadurch entging, dass sie sich in den unzugänglichen und versteckten Ortern des Landes selbst verhangen. Schon de Vignoles bemarkt (Chronologie de Thistoire sainte I, p. 430.): Comme cette tribu (Ephraim) bornoit au septentrion le royaume de Juda, il est moralement impossible, qu'un bon nombre de ses habitans ne se soyont réfugiez dans le pais de Juda, pour ne timber pas dans l'esclavage des Assyriens, qu'ils evitérent cette fois." Der König von Assyrien begnügte sich damals mit der Wegführung derer, welcher er habhaft werden konnte. Über 40 Jahre, bis Asarhaddon die neue Colonie dahin führte, blieb das Land von den Assyrern unbeachtet. Bedarf es nun wohl eines weiteren Beweises, dass die verscheuchten Einwohner nach dem Abzuge des Assyrischen Heeres wieder in ihr Land und ihre Besitzungen zurückkehrten, und ihr Gemeinwesen selbstständig anordneten, so dass, obgleich ein großer Theil des Landes aus Mangel an Bewohnern öde lag, das Volk doch noch nicht seine nationale Selbstständigkeit verloren hatte? - Steht es aber fest, dass zu der Zeit, als Asarhaddon die neuen Colonisten in das Land Israel führte, dasselbe noch im Besitz der Reste seiner ursprünglichen Bewohner war, so steht es zugleich fest, dass diese Reste von ihm weggeführt wurden. Die neuen Colonisten erscheinen 2 Reg. 17. ganz als die alleinigen Bewohner des Landes; nicht neben, sondern anstatt der Kinder Israels besetzten sie die Städte in Samaria; völlig, unwahr ist es, dass erzählt werde, wie sich die zurückgebliebenen Israeliten neben den eingewanderten Colonisten benahmen; der Rec. würde viel besser gethan haben, diese Behauptung nicht mit gesperrten Lettern drucken zu lassen. Besonders aber erhellt die gänsliche Wegführung aus Folgendem: V. 26. beklagen sich die Colonisten in einer Botschaft au den König, dass ihnen die Art und Weise der Verehrung des Landesgottes unbekannt sey. Der König besiehlt darauf, ihnen einige der ins Exil weggestihrten Priester en senden, damit sie durch diese über die Verehrung des Landesgottes belehrt, für die Zukunft vor seinen Strafgerichten bewahrt blieben Setzt diess nicht voraus, dass damals kein einziger Priester, ja dass

der zweiten Stelle müssen wir ausführlicher seyn, da der gegen dieselbe gerichtete Hauptangriff von Bertholdt, Comm. II, p. 627. ff., dem de Wette, Gesenius und Bleek unbedingt gefolgt sind, bis jetzt keine eingehende Widerlegung gefunden hat. Dass die Zahl 70 nur eine unbestimmte Zeit ausdrücke. behauptet Bertholdt, gehe schon daraus hervor, dass sie in den beiden Stellen, wo sie sich vorfinde, Jer. 25, 11. 12. 29, 10., nicht in einerlei Beziehung, sondern in Beziehung auf zwei nach ihrem Zeitumfange verschiedene Gegenstände, stehe. In der ersteren werde im vierten Regierungsjahre des Jojakim den Bewohnern des Reiches Juda eine 70 jahrige Dienstbarkeit bis auf den Untergang des babyl. chald: Reiches hin angedroht, in der zweiten sey in einem an die Jüdischen Exulanten in Bahylonien gerichteten Schreiben die Rede von einem Währi-Dieser ganze Einwurf beruht wahrscheinlich Blos gen Exil.

überhaupt keine Israeliten mehr im Lande waren, von denen sie die rohen Begriffe erlangen konnten, die sie verlangten? - Auch Esra 4. Ist von einem Israelitischen Bestandtheil der Bewohner von Samaria gar nicht die Rede, und doch würden die Samariter, wenn ein solcher vorhanden war, gewils nicht unterlassen haben, diels geltend zu machen, da es zu ihren Zwecke so vortrefflich diente. - Falsch ist es, dass noch unter Josia sich das Land von Israeliten, die auf Höhen opfern, bewohnt finde. Die beiden Stellen 2 Reg. 23, 19, 20. und 2 Chron. 34, 6. 7., welche früher durch mehrere Vorgänger. mamentlich durch Lowth und Geschius (Jes. 1, p. 286.), verleitet, in einer Übereilung in falscher, obgleich auf die Sache weiter keinen Einfluss habenden Beziehung angeführt zu haben, der Verf. gerne (vgl. Christol. Vorw. p. V) eingesteht, beweisen nichts hielifr. Es wird an diesen Stellen' erzählt, Josias habe nach Abschaffung des Götzendienstes in dem Reiche Juda eine Excursion in das Land Samaria unternommen, die von den Königen in Israel errichteten Höhenhäuver zerstört, und die Höhenpriester getödtet. Nun heilst es aber 2 Reg. 17, 29. ausdrücklich, die neuen Colonisten haben die früher von den Samaritanern erbauten Höhenhäuser zu ihrem Cultus gebraucht, und v. 32., sie haben aus ihrer Mitte Höhenpriester erwählt, die in den Höhenhäusern dem Herrn opferten. Was berechtigt also wohl irgend zu der Annahme, dass Josias noch Israeliten im Lande. vorgefunden?

darauf, dass die zweite Stelle nicht im Original, sondern in' einier Übersetzung eingesehen wurde, in der das לבבל durch: zu Babel, wie in der Lutherischen, wiedergegeben war. "Wenn Babel - so heisst es - siebenzig Jahre erfüllt sind" d. h. wenn es 70 Jahre über euch die Herrschaft geführt hat. Dass der Verf. weit davon entfernt ist, hier einen andern Anfangsterminus zu geben, wie an der früheren Stelle, geht deutlich daraus hervor, daß er sich auf dieselbe ausdrücklich beruft: "so will ich euch meine gute Verheißung erfüllen, dass ich euch an diesen Ort bringe." Es ist also nur ein in der ersten Stelle zu suchender terminus a quo vorhanden, die Babylonische Dienstbarkeit: "es sollen diese Völker dienen dem Könige von Babylon 70 Jahre." - Bertholdt behauptet ferner, dass die Zahl eine runde sey, folge aus der gänzlichen Unmöglichkeit diese 70 Jahre chronologisch zu berechnen. "Unter Babylönisch Chaldäische Dienstbarkeit kam das Reich Juda im Sten Jahre Jojakims; diesem nach begreift die Babylonische Dienst-

| VOII | Nebucadnezars 48 Regierungsjahren noch | 39 Jahre |
|------|----------------------------------------|----------|
| ,    | Evilmerodach regierte                  | 2 —      |
| . •  | Neriglossar                            | 4 —      |
| ٠.   | Labrosoarchad, 9 Monate =              | 1 -      |
| •    | Nabonned                               | 17 —     |

In Summa also 63 Jahre".

Nach dieser Berechnung Bertholdts fände also ein deficit von sieben Jahren statt. Diess ist aber sehr leicht zu dekken. Der terminus a qua ist nicht, wie Bertholdt annimmt, das achte, sondern das vierte Jahr Jojakims. Diess liegt hestimmt genug schon in der Stelle des Jeremias selbst. Der Prophet bezeichnet offenbar das vierte Jahr Jojakims als einen Wendepunkt. Dreiundzwanzig Jahre habe der Herr das Volk vergehlich durch ihn gewarnt; jetzt trete die gedrohte Strafe ein. Auch haben wir schon oben ausführlich nachgewiesen,

dass nach dem Zeugnisse der Geschichte, was auch durch diese Weissagung bestätigt wird, der Anfang der Babylonischen Dienstbarkeit wirklich in das vierte Jahr Jojakims fällt, in dem Jerusalem eingenommen, dem Könige ein Tribut auferlegt, und eine Anzahl von Gefangenen ins Exil geführt wurde, so dass es selbst keine Schwierigkeit machen würde, wenn in der zweiten Stelle wirklich von einer 70jährigen Dauer des Exils die Rede wäre. Ein Jahr ferner gewinnen wir noch dadurch, dass die in den Chaldäischen Schriften angegebenen 43 Regierungsjahre Nebucadnezars die seiner Alleinregierung sind, die erst im Anfange des sechsten Jahres Jojakims begann, während der terminus a quo unserer Weissagung das vierte Jahr Jojakims, das erste der Mitregentschaft Nebucadnezars ist. Wir erhalten demnach für Nebucadnezar statt 39, 44 Jahre, was auch durch die St. 2 Reg. 25, 27. und Jerem. 52, 31. bestätigt wird. Nach diesen erfolgte nämlich der Tod des Nehucadnezar gegen das Ende des 37sten Jahres nach der Wegführung des Jechonjah; diese erfolgte aber im 8ten Jahre nach der Einnahme Jerusalems unter Jojakim, da Jojakim 11 Jahre regirte, und Jechonjah einige Monate. Rechnen wir nun poch die zweijährige Regierungszeit des Darius, oder Cyaxares II. hinzu, - wogegen gewiss kein gegründeter Einwand erhoben werden kann, da die Dienstbarkeit der Israeliten während dieser Zeit eine Folge und Fortsetzung der Babylonischen war - so erhalten wir auf das genaueste unsere 70 Jahre. - Gesetzt aber auch wir wären durch die Mangelhaftigkeit unserer chronologischen Nachrichten nicht im Stande, wie es doch unwidersprechlieh der Fall ist, die 70 Jahre genan nachzuweisen, so würde doch die genaue Erfüllung, und also auch die Absicht des Propheten, eine bestimmte Zahl zu geben, schon deshalb feststehen, weil diejenigen, welche am besten davon urtheilen konnten, die Juden nach dem Exil, die Babylonische Dienstbarkeit auf 70 Jahre bestimmen, und die Weissagung für genau erfüllt erklären. Wir wollen uns hier nicht vorzugsweise auf die Stelle 2 Chron.

36, 21. stützen, von der Gesenius, Jes. 1, p. 570. behauptet, sie sey nach den Weissagungen des Jeremias gemodelt. Wir haben zwei andere Zengen, denen Niemand die vollste Glaubwürdigkeit absprochen wird, und die auch dem an und für sich ebenso gewichtigen, aber in unserer Zeit nicht ebenso anerkannten Zeugnisse der Chronik seine Bedeutung sichern. Der erste ist Sacharja, wo es Cap. 1, 12. heifst: "Herr Zebaoth, wie lange willst du denn dich nicht erbarmen über Jerusalem und über die Städte Juda, über welche du zornig gewesen bist diese siebenzig Jahre," wie Rosenmüller richtig erklärt: "toto exili tempore, quod pertulimus, toto tempore praedicto a Jeremia, quod jam primo Cyri anno exspiraverat." Hier kann nun doch wohl von keinem Modeln die Rede seyn! Sacharjah sprach diese Weissagungen zu einer Zeit aus, wo das Exil erst kurse Zeit zu Ende war, wo Jedermann gewiß noch wuste, wie lange die Babylonische Dienstbarkeit gedauert hatte. Der zweite Zeuge ist Esra, welcher Cap. 1, 1. sagt, dals die von Jeremias vorhergesagten 70 Jahre im ersten Jahre des Cyrus zu Ende gegangen seyen. - Übrigens können uns diese drei Stellen auch noch zu einem andern Zwecke dienen. Sie erweisen die Richtigkeit unserer früheren Beweisführung, dass schon im 4ten Jahre Jojakims bei dem ersten Zuge Nebucadnezars die Stadt eingenommen, und das Volk den Babyloniern dienstbar wurde. Denn nur bei der Annahme dieses terminus a quo kommen die 70 Jahre heraus; und wer möchte wohl behaupten, dass diese drei Schriftsteller einen andern, als cinen geschichtlich feststehenden terminus a quo angenommen haben? - Nach der gegebenen Beweisführung wird nun wohl keine andere Aushülfe mehr übrig bleiben, als dass man die beiden Weissagungen des Jeremias für unächt erklärt, und die Schriften derer, welche sie anführen, noch dazu. Wir aber wollen vorläufig die 70 Jahre des Jeremias als einen Beweis hinstellen, dass in den Weissagungen der Schrift bestimmte ckronologische Angaben vorkommen.

Es ist aber auch von diesen beiden Stellen abgesehen, unbegreiflich, wie Bleek die entgegengesetzte Behauptung so kühn aussprechen konnte. War es ihm etwa unbekannt, dass Jes. 7, 14. ff. die Zeit bis zur Errettung Judas und bis zur Vernichtung seiner Feinde auf 2 - 3, Cap. 8, 1 - 4. auf 1 Jahre festgesetzt wird? dass Jesaias Cap. 16, 14. den Moabitern Untergang in drei Jahren ankündigt, den Verdacht, dass die bestimmte Zahl statt der unbestimmten stehe, durch den Zusats beseitigend: "wie eines Tagelöhners Jahre", über den Gesenius selbst, Comm. I, p. 553. bemerkt: "der Zusatz u. s. w., soll der Zeitangabe etwas bestimmteres geben, sofern der Lohnarbeiter zwar seine Zeit ausdient, aber auch nicht länger. Daher der Sinn: nicht länger und nicht kürser"? Erinnerte er sich nicht, dass nach Cap. 17, 14. das Assyrische Kriegshoer swischen Abend und Morgen vernichtet werden soll? (vgl. die buehstäbliche Erfüllung Cap. 37, 36.); daß Cap. 20, 3. der Prophet in der Vision drei Jahre nackend und baarfus geht, ebendadurch die Annahme, dass die bestimmte Zahl statt der unbestimmten stehe, ausschließend, und auf diese Weise die in drei Jahren bevorstehende Niederlage der Ägypter ankündigt, ein factum, welches Gesenius so unbequem ist, dass. er auch hier wieder sich zu der Vermuthung geneigt erklärt, die Worte möchten eine spätere Zeitbestimmung seyn, die sich Jemand nach der Erfüllung an den Rand geschrieben, auf diese Woise ein unwillkührliches Zeugniss für die Genauigkeit der Erfüllung ablegend? dass es Cap. 21, 16. heiset: unoch in einem Jahre, wie des Tagelöhners Jahre sind, soll alle Herrlickkeit Kedars untergehen?" dass Jesaias Cap. 38, 15. dem Hiskias noch eine Lebensdauer von 15 Jahren verheifst? Sind denn diese aus einem Propheten entnommenen Beispiele bestimmter Zeitangaben nicht etwa zahlreicher, als die bei Daniel vorkommenden, und wird man sich nicht schämen müssen, noch ferner diesen Grund anzuführen? ...

Ein zweiter Punkt, den Bleek besonders hervorhebt,

ist der: in keiner Weissagung des alten Testanleutes werden einzelne Schieksale von Reichen geschildert, die zur Zeit des Ausspruches noch nicht verhanden waren. Allein auch diess ist nicht richtig, obgleich wir allerdings zugestehen, dass das Buch Daniel hierin weiter geht, wie die Übrigen. Wie führen nur einige Beispiele au, und zwar suerst das glänzende Sach. 9, 13., weil es auf dieselben Zeiten und Begebenheiten geht, wie die Weissagungen unseres Buches. Es heißt dort: "ich spanne mir Jehudah zum Bogen, fülle denselben mit Ephraim, und reize auf deine Söhne, o Zion, gegen deine Söhne, o Javan." Es findet hier die deutlichste Beziehung statt auf die Kriege der Makkabäer gegen die Griechischen Beherrscher Syriens wie denn [] auch in unserem Buche in weiterer Bedeutung. auch Macedonien mit umfassend, vorkemmt. Das Unleugbare dieser Beziehung erhelt aus mehreren unfreiwilligen Geständnissen der neueren Ausleger. Paulus behauptet, die Weissagung könne erst nach den Zeiten der Makkabäer verfast seyn, Eichhorn, wenigstens nicht vor den Zeiten Alexanders des Großen, weil erst von dieser Zeit an die Griechen sich in dem politischen Horizont des Propheten befanden. Rosenmüller bemerkt, der Prophet bezeichne durch die Griechen individualisirend alle gefährlichen Feinde der Juden, allein indem er selbst fühlt, dass diese Annahme doch nur dann statthast wäre, wenn die Griechen schon zur Zeit des Propheten ein sehr mächtiges, den Juden gofährliches Volk waren, ebenso wie an andern Stellen die Feinde der Theokratie individualisirend durch Edom, Moab u. s. w. bezeichnet werden, fügt er hinzu: "Videntur tunc temporis Macedones ita invalescere coepisse, ut Asiae occidentalis civibus metum injicerent." Er schlägt also lieber der Geschichte geradezu ins Angesicht, als dass er eine aus dem politischen Horizont des Propheten unerklärliche Weissagung zugibt. - Ein merkwürdiges Beispiel liefert ferner die Weissagung Bileams, Numer. Cap. 24, 24: "Kommen werden die Schiffe der Kittäer, bedrängen Assur und Eber; doch auch den

Sieger trifft Untergang." Mag man auch annehmen, dass der Name der Kittaer in der älteren Zeit nicht ausschließlich den Macedoniern eigen war, wie er in den Büchern der Makkabäer vorkommt, sondern allgemeine Bezeichnung der Griechischen Inseln mid Küstenländer, so wird man doch in dieser Weissagung, die man in späterer Zeit einstimmig in Alexander und seinen Nachfolgern erfüllt fand, eine Beziehung auf Verhältnisse nicht verkennen können, die zur Zeit des Propheten, oder auch, wenn man will, desjenigen, der ihm später diese Weissegung tinterschob, noch nicht einmal im Entstehen waren. - Noch berufen wir uns auf die Weissagungen Mich. Cap. 4. und Jes. Cap. 39., wo zur Zeit als Babylon gar kein selbstständiges Reich war, sondern eine Assyrische Provinz, uud lediglich Assyrien in einem feindlichen Verhältnisse gegen Juda stand, die Wegführung des ganzen Volkes nach Babylon und durch die Babylonier angekundigt wird. Auch hier fehlt es nicht an unfreiwilligen Geständnissen der Gegner. Hartmann (Einleitung sum Micha p. 16.) erklärt die Stelle des Micha ohne weiteres für unächt, weil die Beziehung auf die Wegführung durch Nebucudnezar sich gar nicht verkennen lasse, Micka aber hievon nichts wissen könne. Eichkorn (hebr. Proph. 1, p. 381.) will die Weissagung auf die Wegführung des Königs Manasse beziehen, wo dann aber die Schwierigkeit eintritt, dass hier von einer totalen Wegführung die Rede ist, während Manasse allein nach Babylon weggeführt wurde, und zwar nicht, was doch nach Vergleichung der Parallelstellen des gleichzeitigen Jesaias auch bei Micha angenommen werden muß, durch die Babylonier, sondern durch die Assyrer. Rosen müller hält die ganze Sache durch den Gemeinspruch für abgemacht: "Nobis tamen illud studium generalia vatum praesagia ad certos eventus referendi minime probandum videri, saepius diximus." lein so oft diess auch gesagt seyn mag, so bleibt es doch immer höchst sonderbar, dass die Hebräer gerade nach der, wie Rosenmüller meint, äußersten, dem Propheten bekannten Gegend, und keiner anderen abgeführt wurden; und jeder sicht leicht ein, dass wenn die Wegsührung wirklicht nach einer andern stattgesunden hätte, man mit Triumph sich auf diese Stelle als auf eine nichterfüllte Weissagung herusen würde. Gesenius hat bei der Stelle des Jesaiss die Aushülfe bereit, dass die Weissagung, wohl nach dem Eintressen bestimmter ansgedrückt senn könne, als sie ursprünglich ansgesprochen worden, und gesteht damit, was uns hinrsicht, da diese Annahme sieh jedem gleich als aus dogmatischem Interesse herworgegangen kund gibt, dass die Weissagung aus dem politischen Scharfblickt des Propheten — man weiß ja auch, wie die Geschiehte gewöhnlich die Vermuthungen der scharssinnigsten Politiker, auch über die nächste Zuknust widerlegt — unerklärlich sey.

Diese Bemerkungen mögen binreichen zur Widerlegung einer bei einer andern Gelegenheit ausführlicher an beleuchtenden Ansicht vom Prophetenthum, die aus dem baaren Unglauben hervorgegangen, und zu dem gewaltsamsten willkührlichsten Verfahren auf allen Seiten genöthigt, sich doch so sehr des Zeitalters bemächtigt hat, dass selbst gläubige Theologen sich von ihrem Einflusse nicht ganz frei zu erhalten gewußt haben. So können Sätze wie die: die Weissagung, indem sie es eben mit dem Göttlichen in und an der Geschichte zu thun habe. nicht aber mit dem äußerlichen Stoffe, characteriaire auch die Wirklichkeit nur in den Hauptpunkten, in welchen sie vorzugsweise mit der Wahrheit eins werde; und alle Zehlen in der Prophetik seyen gewissermaßen symbolische - in einer der erfreulichsten Erscheinungen der neueren theologischen Litteratur, dem Systeme der christlichen Lehre, von Nitzsch, p. 67., nur aus diesem Einflusse erklärt werden. So wie die inneren Wunder der Offenbarung von äußeren begleitet werden mussten, theils um diejenigen zu treffen, welche die ersteren noch nicht zu fassen im Stande waren, theils um auch bei den Glänbigen jeden Zweifel an der göttlichen Bewirkung derselben zu entsernen, indem dieselbe göttliche Kraft sich in den

äußern Thatsaches auf eine äußerlich erkennbare, jeden Verdacht der Täuschung ausschließende Weise kund gab, so mulste auch die Weissagung sich nicht bios über die innere, sondern auch über die außere Seite des Heilsplanes Gottes verbreiten. Dasjenige, was sich insefern auf die Wirklichkeit bezieht, als dieselbe mit der Wahrheit eine wird, hat einen Anschließungspunkt in dem Gemathe des Menschen, und konnte datier leicht als blosse subjective Vorahnung Betrachtet werden, wie z. B. die Weissagung der Erlösung im Allgemeinen aus der Erlösungsbedürstigkeit, verbunden mit der Erkenntnis der götthohen Liebe abgeleitet werden komte. Es war daher selbst bei der Messianischen Weissagung nothwendig, die Weissagung sich zugleich auf die mehr äufscran Merkmale und Umstände bezog, worn noch kam, dass die Meisten bei der Erscheinung des Heils, eben weil dasselbe noch nicht vorhanden, mehr nur zu dieser außern Vergleichung fähig waren. Und wie konnte die Messianische sich auf die ferne Zukunft beziehende Verhei-Isung Glauben finden und also ihren Zweck erreichen, wenn nicht beständig dem Volke Gelegenheit gegeben wurde, sich in der Gegenwart durch Erfüllung der Weissagungen von der göttlichen Sendung der Propheten zu überzeugen? Bildet es nicht aufserdem einen Hauptzweck der Weissagung, das Volk durch Erweckung des Glaubens an die göttliche Bewirkung aller seiner Schicksale zu trösten, vor Abfall zu bewahren, in der Treue gegen den Herrn zu erhalten, ihm den Gegensatz fühlbar zu machen zwischen den stummen Götzen der Heiden, und dem lebendigen Gotte Israels, vor dem die Zukunft aufgedeckt liegt, wie die Gegenwart? Konnten diese Weissagungen aber sich wohl immer auf Punkte beziehen, in welchen die Wirklichkeit mit der Wahrheit eins wurde, da solche Punkte nur selten, im vollkommenen Sinne nur einmal, vorhauden waren? Miste alsdann nicht die Weissagung über ganze Perioden, wie über die vom Babylonischen Exil bis auf Christum, gunz schweigen? Wird nicht diese aprieristische Bestimmung der Weissagung, auch durch die Weissagungen Christi zunichte gemacht, die sich nicht selten auf einzelne zufällige, mit der göttlichen Wahrheit in gar keinem numittelbaren Zusammenhange stehende Umstände beziehen?

2, Ein gewisser Unterschied der Weissagungen Daniels von denen der übrigen Propheten muß jedoch allerdings zugegeben werden \*), ... Was bei ihnen mehr vereinzelt vorkommt, findet sich hier gehäuft und in einen kurzen Raum zusammengedrängt, doch kaum so, dass unser Buch so viele bestimmte Weissagungen und einzelne Züge enthielte, wie die allerdings weit umfassendere Sammlung des Jesaias, bei dem namentlich die Schilderung des Messias und der Messianischen Zeit weit mehr ins Specielle eingeht und eine weit größers Anzahl einzelner Züge enthält. Dazu kommt ferner der bildlose Charale ter unserer Weissagungen, deren Vortrag sich meist dem prot saischen nähert und daher leichter verständlich ist, wie der der übrigen Propheten, bei denen sehr hänfig erst die Erfüllung entscheidet, was hildlich und was sachlich aufzufossen ist; Allein diese Differenz kann gewiss nichts gegen die Ächtheit unserer Weissagungen beweisen. Wir, stimmen volkommen Nitzsch bei, wenn er l. c. p. 66., es als teleologische Bedin. gung der Möglichkeit der Weissagung aufstellt, dass sie nicht das menschliche Verhältniss zur Geschichte zerstöre, Diese Bedingung können sich aber unsere Weissagungen gerne gefallen lassen, wie sie sich denn auch selbst dieselbe stellen, da Da-

" may hore 6 ".

<sup>\*)</sup> Ein sehr zu beachtender. Umstand ist noch das sich die Weissagungen Daniels durchgängig auf die Zeit beziehen, über die uns eine Menge von historischen Quellen zu Gebote stehen, während sie bei den übrigen Prophetens sohald sich ihre Weissagungen auf auswärtige Völker beziehen, nur spärlich fließen, weshalb das genaue Zusammentreffen von Weissagung und Erfüllung bei ihnen häufig nicht so genau nachweisbar ist, wie hei Daniel, zumal da bei dem Letzteren der Fleiß des Porphyrius das zu dieser Nachweisung erforderliche Material so emsig zusammengetragen hat.

niel erklärt, daß sie ihm, was allerdings, wie schon Calvin ') bemerkt, mit der nothigen Beschränkung aufzufassen ist, unverständlich seven, und da ihre Hauptbestimmung ausdrücklich als erst auf die Zeit der Erfüllung gehend dargestellt wird; vgl. 8, 27. 12, 4. 8. 9. Man gebe dieses "Compendium der Geschichte der Reiche von Alexanders Nachfolgern" Jemanden in die Hände, der von dieser Geschichte nichts weiß; gewiß wird er weiter keine historische Kenntniss daraus gewinnen, âls eine allgemeine, von einem grausamen Tyrannen, dessen Bedrängungen und Religionsverfolgungen gegen die Juden endlich von Gott ein Ziel gesetzt werde, und außerdem manche unbebestimmte und verwirrte Vorstellungen, von verschiednen Reichen. von Kriegen und Verbindungen derselben untereinander u. s. w. Alles Specielle ist so gestellt, dass es vor dem Eintreffen das Verhältnis zur Geschichte nicht verändert, nach dem Eintressen aber allerdings mit Sicherheit als nicht aus menschlicher Vorahnung erklärlich nachgewiesen werden kann. Wie viele Dunkelheiten bleiben nicht selbst uns, die wir doch die verhältnismässig reichhaltigen Geschichtsquellen vergleichen können! Man vergleiche z. B., um sich hievon zu überzeugen, nur die ganze Masse der Commentatoren über Cap. 9., oder auch nur, da man den älteren Schuld gibt, dass sie durch verkehrte Vorbegriffe irregeleitet seyen, die neueren rationalistischen Ausleger, und man wird finden, dass über die wichtigsten Punkte nicht zwei derselben einverstanden sind.

3. Es lässt sich also von vorn herein aus dieser Verschiedenheit der Weissagungen Daniels von denen der übrigen Propheten nicht gegen ihre Ächtheit argumentiren, da sie die Grundbedingung aller Weissagung nicht verletzen. Noch mehr aber wird dieser Grund alles Scheinbare verlieren, wenn es

<sup>&</sup>quot;) "Tamen simul memoria tenendum est, neque Danielem, neque allos pios lusisse operam in hoc vaticinio. Deus enim patesecti illis, quantum satis erat, pro temporis ratione."

une gelingt, die Gründe dieser Verschiedenheit nichzuweisen. Die Weissagung richtet sieh überhaupt nach den Bedürfnissen des Volkes Gottes. Sie ertweist sich daher sparsemer und weniger bestimmmt, wenn sich die göttliche Leitung der Theokratie in dem sichtbar Brecheinenden so deutlich kund gibt, dass der Glaube einer solchen Stütze nicht to sehr bedarf, und wenn zugleich die theokratische Gesinnung unter dem Volke so fest gewurzelt ist, dass die Einwirkung auf dasselbe durch die ordentlichen Mittel, ohne die außerordentlichen bestimmten göttlichen Strafdrohungen geschehen kann. So erweist sich z. B. in Bezug auf die Regierungen Davids und Salomohs die Weissagung nur sehr mäßig. Die Propheten treten hier wenis ger als Weissager, wie als göttliche Lehrer und Bevollmäch. tigte auf. Anders stellte sich die Sache, als durch die Trennung der Reiche die Kraft des Volkes gebrochen wurde, als die mächtigen Nachbarstaaten ihm den Untergang drohten, und zugleich der sittliche Verfall und die Neigung zum Götzendien, ste immer größer wurde. Die Weissagung, gleich nothwendig zur Tröstung des frommen, und zur Warnung des geitlogen Theiles des Bundesvolkes, erwiess sich jetzt so stark, dass keine wichtigere Begebenheit von derselben unberührt blieb. Besondere war das Exil, das nur im Zusammenhange mit der Vokherverkündigung seinen Zweck erreichen konnte und erreichte. und außerdem, wie es von den Heiden wirklich geschah, als der thatsächliche Beweis gegen die göttliche Leitung den Theon kratie angesehen seyn würde, sowie die Befreiung aus demsels ben, die nur so in ihrem rechten Lichte, als Werk der göttlichen Liebe, erschien, der Gegenstand ehenzo zahlreicher, als bestimmter. sich auf die einzelnsten Umstände erstreckander Weissagungen. Weit größer aber war das Bedürfniss der Weissagung in der Zeit nach dem Exil. Es stand den Juden in derselben noch: eine weit stärkere Glaubensprüfung bevor. Bei den früheren Propheten war die Befreiung aus dem Exil und die Befreiung. durch Christum in eins ausammengeflossen. Alle Noth, hafften.

mun die Juden, solle mit der ersteren ein Ende haben. In diever Hoffnung sahen sie sich grausam getäuscht, und diese Täuschung musste ihnen um so gefährlicher werden, da es ihnen bei ihrer nunmehrigen außerlichen Treue gegen den Herrn weit schwerer werden nittste, die Ursache in sich zu suchen, wie früher. Der Zustand der neuen Colonie war im Anfange kümmerlich: die Begünstigungen, die ihr durch Cyrus zu Theil geworden, wurden ihr zum Theil durch die Samariter entzogen; ging es ihr nachher unter den Persischen Königen und unter Alexander eine Zeit lang berser, so war diest doch nicht im Entferntesten das, was sie erwartet batte, und bald folgten unter den Nachfolgern Alexanders, unter denen Judaea als Zwischenreich ganz besonders litt; die schwersten Bedrängnisse. Mit Recht bemerkt Calvin: ,SF res unquam fuerunt in mundo turbatae, ut possent conficere homines, deum dormire in coelo et oblitum' esse humani generis, certe talis fuit conditio illorum temporum, imo tot et tam multiplices et variae fuerunt conversiones, ut etiom cordatissimus quisque posset quasi evonescere, quum nullus esset bellorum finis, et jam Aegyptus praevalesceret, jam essent motus in Syria" etc. - Es kamen noch andere Grunde hinzu, welche diese Anfechtungen für das Volk Gottes besonders versuchungsvoll machen mussten. Die Zeit vom Babylonischen Exil bis auf Christum war ein Zwischenzustand, in welchem jede unmittelbare Einwirkung Gottes auf die Theokratie aufhörte. Niemals gab sich ihr mehr, wie früher so häufig, die Hand Gottes aus den Wolken auf eine auch dem fleischlichen Auge sichtbare Weise zu erkennen. Bald verstummte auch die Stimme der Propheten gänzlich. So schien also Alles dafür zu sprechendals die besondere Vorsehung Gottes über sein Volk, wenn sie such jemals stattgefunden, doch jetzt aufgehört habe. Erscheint es nun aber von diesem Gesichtspunkte aus nicht als dem ganzen geschichtliehen Charakter Gottes hochst angemessen, dass er seinem Volke ein Stärkungsmittel des Glaubens in dieser An-

fechtung dadurch darbot, dass er seine mannigsachen Schicksale genau vorherverkunden liefs, und sie dadurch als durch sich bewirkt darstellte, dass er die frühere Verheissung des Messianischen Reiches wiederholte, und so die Auctorität der früheren Propheten rettete, und den Blick des leidenden Volkes von Neuem von der Gegenwart auf die Zukunft richtete? -Diese nothwendigen Aufschlüsse nun konnten hier nicht, wie früher nacheinander, und so wie jede einzelne Begebenheit herannahte, gegeben werden. Denn nach einem göttlichen Rathschlusse sollte das Prophetenthum jetzt bald ganz aufhören. während früher eine ununterbrochene Reihenfolge der Propheten stattgefunden hatte. Jetzt musste also ein so langer Zeitraum auf einmal umfast werden. Damit war nun nicht nur das Zusammentreffen verhältnismässig zahlreicher einzelner Bestimmungen unzertrennlich verbunden, sondern auch eine mehr als gewöhnliche Bestimmtheit und ein mehr als gewöhnliches Detail. Denn wie würde es bei einer so großen Menge grosentheils sehr ähnlicher Begebenheiten ohnedem möglich geweisen seyn, das Zukünftige so zu bezeichnen, dass an kein zufälliges Entsprechen des Erfolges gedacht werden konnte? Ganz anders war es ja bei den früheren Weissagungen; in diesen brauchte immer nur, abgesehen von der zu aller Zeit gleich nothwendigen Messianischen Verkündigung, die nähere Zukunft sich in scharfen und klaren Umrissen zu zeigen, obgleich einzelnen Propheten auch in die fernere klare Aussichten gewährt wurden; das Übrige durfte in unbestimmteren Umrissen und mehr verschwimmend erscheinen, damit erst die nachfolgenden Propheten es weiter aufklärten und schärfer zeichneten. weniger zahlreich die von einander zu unterscheidenden Begebenheiten waren, je mehr die Factoren der Zukunst oft schon in der Gegenwart lagen, desto weniger bedurfte es des Details. — Sollten nun solche Aufschlüsse über die Zukunft ertheilt werden, so war Daniel unter allen Propheten während des Exils und nach demselben hiezu das geeignetste Werkzeug,

richtet sich bei der Ertheilung der-Weissagung immer nach der menschlichen Empfänglichkeit; ein Mann also, der wie Daniel sein ganzes Leben in hohen Staatsämtern zugebracht hatte, musste zur scharfen Auffassung von Mittheilungen, die sich grosentheils auf politische Umwälzungen bezogen, ganz besonders geeignet seyn. Die übrigen Propheten besafsen neben dem donum anch das munus propheticum; ihre Reden standen in bestimmter Beziehung auf die Zeitgenossen; damit aber war die Ertheilung einer so langen Reihe specieller Offenbarungen kaum verträglich; sie waren ja, wie es in unserem Buche gesagt wird, mehr für die Zukunft als für die Gegenwart bestimmt; mit der vorzugsweisen Bestimmung auf die Gegenwart ist eine direct paränetische Tendenz, und mit dieser ein schwungreicher, vorwiegend poetischer Charakter der Rede, welcher der hier nothwendigen Bestimmtheit und Klarheit leicht Eintrag thun konnte, nothwendig verbunden. Einen merkwürdigen Beleg, wie sehr die Bestimmung für die Gegenwart den Blick in die Zukunst beschränkte, liefert uns die Vergleichung des ersten Theiles des Jesains und des Sacharjah mit dem zweiten. Der erste Theil beider Propheten, enthaltend die Aussprüche, welche vorzugsweise für die Gegenwart bestimmt waren, gibt meist nur über die nähere Zukunst bestimmten und deutlichen Aufschluss; selbst die Messianische Verkündigung hebt nur diejenigen Seiten hervor, welche auf das Canze des Volkes in der Gegenwart bedeutenderen Einfluss auszuüben geeignet waren; in dem zweiten Theil dagegen, der mehr als Vermächtniss für die Nachwelt bestimmt war, werden über die fernere und fernste Zukunft die wichtigsten Aufschlüsse ertheilt. - Daniel nun war kein Prophet dem Amte nach; bei den ihm ertheilten Weissagungen durfte daher auf das Bedürfniss und die Fassungskraft des gegenwärtigen Generation wenigere Rücksicht genommen werden; eine schwungreiche poetische Rede war hier gar nicht an ihrer Stelle, da er zunächst nur für sich Aufschlüsse verlangte und erhielt. Er war auf eine so merkwürdige Weise von Gott leDie best. Weissag, gehen nur bis auf Ant. Ep. 195 gittmirt worden — Calvin macht die Geltendmachung dieser Legitimation mit Recht als einen Mitsweck der Voranstellung der 6 ersten Capp, geltend — dass man es nicht wagen konnte seinen Aussprüchen um ihrer Dunkelheit willen die Anenkennung zu entziehen, und dass man die Erfüllung um so sorgfültiger mit der Weissagung verglich, wie uns davon die Bücker der Makkabäer und des Josephus sicheren Beweis geben.

Wir glauben nach dieser Ausführung getrost zu dem folgenden Grunde übergehen zu können.

#### XIII.

"Bei allen Weissagungen im Buche Daniel geht die Bestimmtheit der Vorhersagung und ihr genaues Zusammentreffen mit der Geshichte immer nur bis auf Antiochus Epiphanes. Entweder schließt die Weissagung mit dem Tode des Tyrannen, oder es knüpft sich unmittelbar daran die Weissagung von der Befreiung der Juden von allen Leiden und von der Ankunft des Erretters, der mit Vernichtung aller andern Reiche ein ewig dauerndes errichten werde, und von der Auferstehung der entschlasenen Frommen, so dass man nicht verkennen kann, was der Verf. ausdrücken wolle, sey, dass sich dieses unmittelbar nach dem Tode des Antiochus begeben werde. Hätte nun Daniel eine so ausgezeichnete Gabe der Weissagung gehabt, so solite man erwarten, dass diese Voraussicht sich auch auf die in der Geschichte mit den vorherverkündigten Begebenheiten noch in unmittelbarem Zusammenhange stehenden Ereignisse erstreckt, und dass er diese nicht blos nur in allgemeinen Bildern angekundigt hätte, und noch dazu auf eine Weise, der der Erfolg keinesweges so wie bei dem Vorhergehenden entsprochen hat." Von diesem Grunde ging schon Porphyrius bei seiner Bestreitung der Achtheit Daniels aus; in neuerer Zeit ist av besonders von Bleck (p. 236.) ausgeführt worden, von dem wir die Worte entlehnt haben. Doch gesteht dieser selbst

zu, dass diese Erscheinung sich auch auf andere Weise erklären lasse, und man daher durch sie allein nicht berechtigt werden könne, die Weissagungen dem Daniel abzusprechen. -Wirklich dürfte uns diese Erscheinung auch dann nicht irre macken, wenn auch die Annahme, dass über die Zeit des Antiochus Epiphanes blos die allgemein gehaltenen Messianischen Verkündigungen hihausgehen, eine richtige wäre: Wir könnten uns dann auf vollkommene Analogieen anderer Propheten berufen, aus denen hervorgeht, dass der Herr manchmal seinen Dienern nach seinen weisen Rathschlüssen nur bis auf eine bestimmte Zeit hin klare und bestimmte Aufschlüsse gewährte, weil diese für das Bedürfniss der Theokratie genügten, hingegen die fernere Zukunft ihnen nur in allgemeinen, unhestimm-Vergleichen wir z. B. die ungleich ten Umrissen offenbarte. umfassenderen Weissagungen des Jeremias. Von dem Anfange seiner Wirksamkeit an his auf die Zeit der Befreiung aus dem Exil findet sich wohl keine für die Theokratie irgend wichtige Begebenheit, die nicht von ihm mit aller Bestimmtheit, so daß selbst seine erbitterten Feinde keinen scheinbaren Grund zur Verdächtigung seiner göttlichen Sendung aussinden konnten, vorherverkundet wäre. Über das Ende des Exils hinaus dagegen findet sich kaum eine bestimmte, auf ein einzelnes aufälliges factum gehende Weissagung; die Messianische ist bei ihm unbestimmter gehalten, wie bei mehreren der älteren Propheten, namentlich dem Jesaias; zwar finden sich in derselben einzelne specielle Züge, aber diese konnen doch auch, selbst wenn wir einmal die neuere Erklärung als richtig zu Grunde legen, beim Daniel nicht geleugnet werden, ja sie sinden sich bei ihm zahlreicher und merkwürdiger - die Vereinigung der göttlichen und menschlichen Natur in dem Messias, sein Kommen in den Wolken des Himmels zum Gerichte, die damit verbundene Anferstehung der Todten, der Frommen zum ewigen Lebeb, der Gottlosen zur Verdammnifs. - Dasselbe, was vom Jeremias, gilt auch vom Ezechiel, wenn wir von dem letzten

Theile desselben absehen, bei dem erst die Zukunft entscheiden wird, ob in demselben bestimmte, sich auf Einzelheiten. beziehende Weissagungen enthalten sind. Ja es läßt sich nachweisen, dass keinem einzigen unter allen Propheten ein gleich klarer Blick auf alle Theile der Zukunft gewährt worden. So bleibt z. B. dem größten aller Propheten, dem Jesaias, der ganze Zeitraum von der Befreiung aus dem Exil his auf Christum fast eine terra incognita, und erst bei diesem Punkte gewinnt die Weissa, gung wieder die Klarheit und Bestimmtheit, die sie in Bezug auf. die Bedrängungen der Assyrer und Babylonier und die Befreiung durch Cyrus gehabt hatte. Geht nun hieraus hervor, dass die Weissagung nicht ein nach der Willkühr des Propheten sich äusernder habitus infusus, sondern eine jedesmal nach dem Wil-, len Gottes ertheilte Gabe war - was könnte denn der Annahme entgegenstehen, dass diese Gabe auch dem Baniel nar bis auf einen gewissen Zeitraum hin ertheilt worden sey? War ja doch dieser Zeitraum nach den früher gegebenen Bemerkungen offenbar der, in welchem das Bundesvolk am meisten der bestimmten Verkündung seiner Schicksale bedurfte, weil in ihm die Versuchung zum Abfall die größte war! - Ebenso wenig aber wie das Aufhören der bestimmten Weissagung mit dem Antiochus Epiphanes, wenn es wirklich stattfände, etwas beweisen würde, darf man auch gegen die Göttlichkeit, und somit gegen die Achtheit der Weissagungen Daniels den angeblichen Irrthum desselben in der Verbindung des Messianischen Reiches und der Auferstehung mit dem Sturze des Antiochus Epiphanes geltend machen. Man würde sich sonst genöthigt sehen bei einiger Consequenz die Göttlichkeit und Ächtheit der Weissagungen aller Propheten zu läugnen. Es ist durchgängige Sitte der Propheten an die Verkündigung des niedern Strafgerichtes die des höheren, der geringeren Befreiung des Volkes Gottes die der größten und letzten entweder unmittelbar anzuschließen, oder beide mit einander zu verbinden. schliesst sich z. B. bei Jesaias die Messianische Verkündigung an

die der Befreiung von den Assyrern und Babyloniern; bei Jeremiss und Ezechiel findet ein Ineinander der Befreiung aus dem Exil und der Befreiung durch Christam statt; Sacharjah geht unmittelbar von den niederen Gnadenwohlthaten Gottes gegen das Bundesvolk bei dem Zuge Alexanders zu den höheren bei der Erscheinung des Messias über. Selbst in den Weissagungen Christi findet ein Neben- und Ineinander der Zerstörung von Jerusalem und des Weltgerichtes statt. Wir brauchen ums hier bei dieser Erscheinung um so weniger aufzahalten, da dieselbe schon in der Christologie ausführlich entwickelt und aus dem Wesen der Weissagung abgeleitet worden.

Allein wir können nicht einmal das factum zugestehen, was man bei der Aufstellung dieses Grundes als sicher voraussetzt. Wir behaupten, dass in dem Buche sehr bestimmte, über die Zeit des Antiochus Epiphanes hinausgehende Weissagungen enthalten sind. Der Hauptbeweis für diese Behauptung liegt in Cap. 9., wo die Zeit, welche bis zur Erscheinung Christi verfließen soll, angegeben, das Wesen der neutestamentlichen Oconomie genau bezeichnet, und der gewaltsame Tod des Messias, so wie die darauf folgende Zerstörung Jerusalems verkündet wird. Die Rechtsertigung dieser Erklärung dürsen wir freilich hier nicht geben, um nicht der Fortsetzung der Christologie vorzugreifen. Allein unendlich mehr als durch gelehrte Beweisführung überhaupt geleistet werden kann, gewährt uns das Zeugnis Christi, welcher Matth. 24, 15. die Erfüllung dieser Weissagung als bei der Eroberung Jerusalems bevorstehend ankündigt, so dass unter Voraussetzung einiger Consequenz nur derjenige die Behauptung aufstellen kann, das Buch Daniel ent-. halte keine bestimmten über die Zeit des Antiochus hinausgehenden Weissagungen, der Christi Irrthumsfreiheit, und somit seine Gottheit läugnet. \*) Übrigens konnen wir auch auf einige

<sup>\*)</sup> Dass Christus wirklich die Weissagung Daniels als eine noch zu erfühlende anführt, wird später bewiesen werden.

Die best. Weissag gehen nur bis auf Ant. Ep. 199 neuere gelehrte Ausführungen verweisen, in denen die richtige Auslegung im Wesentlichen vertheidigt wird, vgl. Sack, Apologetik p. 287. ff. Scholl, commentatio de LXX. hebdom. Dan. Fft. 1829., und die Beurtheilung dieser Schrift, in dem Litterar. Anzeiger von Tholuck, 1830. Nr. 34. 35.

Der Vers. kann sich aber auch bei Cap. 2. und 7. noch immer nicht von der Richtigkeit der neueren Erklärungen überzeugen, welche darin übereinstimmen, dass der Inhalt dieser Weissagungen nicht über den Antiochus Epiphanes hinausgehe. Wir setzen hier als allgemein zugestanden voraus, dass durch die vier Theile des großen Colosses in dem Traume Nebucadnezars dieselben Reiche bezeichnet werden, welche in dem Gesichte Cap. 7. durch die vier Thiere, und dass der Inhalt beider Weissagungen wesentlich derselbe ist, nur dass in der letzteren von dem vierten Reiche ausführlicher gehandelt wird. Wir halten es daher für das Beste, bei der Prüfung der neueren Erklärungen beide Stellen zn verbinden. Diejenigen neueren Ausleger, welche den Inhalt dieser Weissagungen nur bis auf Antsochus Epiphanes gehen lassen, theilen sich in zwei Partheien.

1. Nach Eichhorn, Einl. 4te Ausg. Bd. 4. p. 484., Jahn, Dereser, de Wette und Bleek, soll in diesen Weissagungen die Aufeinanderfolge des Chaldäischen, Medischen, Persischen, Macedonischen, verbunden mit den aus ihm entstandenen Macedonisch-Asiatischen Reichen, versinnbildlicht werden, in der letzteren mit besonderer Rücksicht auf das Syrische unter Antiochus Epiphanes. Wir berühren hier nur die Schwierigkeiten, welche dieser Auslegung eigenthümlich sind, indem wir andere ihr mit der folgenden gemeinsame auf die Widerlegung jener aufsparen — Die Hauptschwierigkeit bildet die hiebei angenommene Trennung des Medischen und des Persischen Reiches. Sehen wir auf die Geschichte so erscheint diese kaum als denkbar. Das Medische Reich kann hier natürlich nur von der Zeit der Eroberung Babylons an in Betracht kommen. Denn es heißet Cap. 2, 39. in der Anrede an Nebucad-

nezar ausdrücklich: "nach dir wird ein anderes Königreich aufkommen", und gegen das Nebeneinander spricht auch Cap. 7, 5. Das Medische Reich nun, als in der Weltherrschaft die Stelle des Babylonischen einnehmend, bestand nur, so lange Cyaxares II. lebte, nur zwei Jahre nach der Eroberung Babylons; genau betrachtet aber war selbst während dieser kurzen Zeit die Regierung mehr in den Händen des Cyrus. Wird doch deshalb von fast allen Profanschriftstellern, namentlich von Herodot, Ctesias und ihrem ganzen Gefolge die Medische Herrschaft über Babylon ganz übergangen! Noch unwahrscheinlicher aber wird es, dass das Medische Reich hier für sich symbolisirt worden sey, wenn wir bedenken, dass der Versasser bei der Auswahl der Reiche offenbar Rücksicht auf ihr Verhältniss zum Bundesvolke und ihren Einfluss auf die Schicksale desselben genommen hat. Ein solcher Einfluss aber lässt sich bei der kurzen Medischen Herrschaft nicht nachweisen. Sie bildete blos einen unbedeutenden leeren Raum zwischen der Babylonischen und Persischen. - Die Trennung der Medischen Herrschaft von der Persischen wird auch dadurch unwahrscheinlich, dass die Persische Monarchie kaum als eine neue, von der Medischen verschiedene betrachtet werden kann. "Wir gehen von dem Gedanken aus - sagt Schlosser, 1. c. p. 243. dass das Reich der Meder und Perser im Grunde ein und dasselbe war, nur dass beim Wechsel der Dynastie andere Stämme den Vorrang erhielten"; vgl. auch Rosenm. Alterthumsk. I, 1, p. 291. Dass die Perser die ganze Medische Sitte und Religionsverfassung annahmen, sahen wir schon früher; dazu kommt noch, dass nach dem Tode des Cyaxares Cyrus den Thron als rechtmässiger Erbe in Besitz nahm, da er die einzige Tochter dieses seines Oheims zur Gemahlin hatte (vgl. Jahn, Archaol. II, 1, p. 229.). Was aber am beweisendsten ist, überall, sowohl in unserem Buche selbst, als bei den späteren Jüdischen Schriftstellern erscheint die Medo-Persische Monarchie als ein Ganzes. Dass sie Cap. 8, 3. ff. durch einen Widder

Die best. Weissag. gehen nur bis auf Ant. Ep. 201

mit zwei Hörnern symbolisirt werde, gestehen die Vertheidiger dieser Ansicht selbst zu, vgl. bes. v. 20. - Csp. 5, 28. sagt Daniel zum Belschazar: "dein Königreich ist zertheilt und den Medern und Persern gegeben." Cap. 6, 8. 12. 15. wird schon unter Cyaxares des Rechtes der Meder und der Perser erwähnt; beide Nationen werden also schon damals als zusammen das herrschende Velk ansmachend betrachtet. Dieselbe Betrachtungsweise herrschte auch später, als die Persische Königsfamilie den Thron bestiegen hatte. In dem Buche Esther erscheinen nicht die Perser allein, sondern die Perser und Meder als das herrschende Volk. Cap. 1, 3. gibt der König Achasohverosch ein Gastmahl allen seinen Fürsten, den Gewaltigen in Persien und Medien. 1, 18. kommen vor: "die Fürstinnen in Persien und Medien"; v. 19. "der Perser und Meder Gesetze": 10, 2. "die Chronik der Könige in Medien und Persien." Nach-1 Macc. 1, 1. schlug Alexander του Δαρείου βασιλέα Περσών 2αλ Μήδων. - Weniger Gewicht möchten wir mit Josephus Archäol. X, 10, 4. darauf legen, dass Cap. 2, 32. dem zweiten Reiche neben der Brust ausdrücklich auch die Arme zugetheilt werden, entsprechend dem Widder mit zwei Hörnern in Cap. 8.4 worans er schließt, daß dieses Reich ein combinirtes, das Medo-Persische seyn müsse.

Wir müssen aber jetzt noch den Grund untersuchen, auf welchen sich die Vertheidiger der Ausleht, dass das zweite Reich das Medische sey, stützen. Sie sagen (Eichhorn Einl. IV, p. 614., de Wette l. c.), das zweite Reich werde Cap. 2, 39. als geringer, als das erste, das Babylonische, bezeichnet. Nach der Dentung von dem Medo-Persischen Reiche würden in dieser Stelle die ausgemachtesten und zu keiner Zeit verkannten Vorstellungen von demselben als einer ausgebreiteten, und fürchterlichen Monarchie geradezu verkannt. Es ist hier aber wohl zu bemerken, dass das zweite Reich nicht geringer genannt wird, als das Chaldäische Reich überhaupt, sendern als das Chaldäische Reich zur Zeit Nebucadnezars, also zur Zeit seiner

höchsten Blüthe und Kraft, so dass nichts desto weniger in Cap. 7. diess Reich als ein furchtbares nach allen Seiten hin siegreiches dargestellt werden konnte. Ferner, dass diese Bezeichnung in der Anrede an Nebucadnezar vorkommt, wo es angemessen war, den Verzug seines Reiches gewissermaafsen ihm zum Troste hervorzuheben, wenn er auch nicht nach allen Besiehungen, und nur zu gewissen Zeiten stattfand. Endlich, dass diese Bezeichnung, wenn sie überhaupt Schwierigkeit macht, auch die Vertheidiger des Medischen Reiches in Verlegenheit setzen muls. Denn wenn die drei עלען (7, 5.) das Medische, Persische und Babylonische Volk bezeichnen sollen, hatte dann nicht das Medische Reich fast den ganzen Umfang des nachmaligen Persischen? --- Fassen wir aber die beiden ersten Bemerkungen ins Auge, so wird diese Bezeichnung durch die Geschichte vollkommen gerechtfertigt. Ungeachtet seines großen Umfanges gerieth das Persische Reich doch sehr bald in eine . innere Fäulnifs, welche es seinem Untergange entgegenführte. Schlosser zeigt, l. c. p. 285. ff., das, bei aller Blüthe des Persischen Reiches weder Wissenschaft, noch wahre Kunst, weder ächt menschliche Bildung, noch Kraft gegen innere und äusere Feinde" bestand, dass "vielmehr mit der alten Einfalt der Sitten alles Edle und Gute unwiderruflich verloren war," p. 288. "Die spätere Geschichte zeigt uns immer einen Satrapen gegen den anderen; einer hemmt die nützlichsten Maassregeln des andern und der König ist nur ein heiliger Name, der wie einst im Reiche des Großmeguls und jetzt im Türkischen das Volk thuscht. Der Thron in Susa ist ein Schein, dessen kein Satrap entbehren kann. - Was das Persische Kriegswesen betrifft, so lässt nich nichta traurigeres denken, als die späteren Reichsheere"; vgl. auch Heeren l. c. p. 439. ff. Schwerlich würde ein Heer, wie das Alexanders, das die Persische Monarchie mit so-leichter Mühe über den Haufen warf, die Babylenische überwältigt haben, obgleich sie zur Zeit ihres Sturzes

Die best. Weissag. gehen nur bis auf Ant. Ep. 203 schon viel von der Größe verloren hatte, die sie zu Nebucadnezars Zeit besaß.

- 2. Die zweite neuere Ansicht, welche ebenfalls den Inhalt beider Weissagungen mit Antiochus Epiphanes zu Ende gehen läst, hat ihren Hauptvertheidiger an Bertholdt gefunden. Nach ihm ist das erste Reich das Babylonische, das zweite das Medo-Persische, das dritte das Reich Alexanders, das vierte die aus diesem entstandenen Staaten. Die zehn Hörner, welche nach Cap. 7. aus dem das vierte Reich symbolisirenden Thiere hervorgehen, sind die zehn Könige Syriens; das kleine, später zwischen diesen Hörnern aufwachsende Horn, Antiochus Epiphanes. Gegen diese Ansicht erheben sich folgende Schwierigkeiten:
- a. Es wird bei dieser Ansicht angenommen, daß das Reich Alexanders selbst getrennt von dem seiner Nachfolger symbolisirt werde. Dagegen erheben sich aber große Bedenken. Zuerst hat diese Annahme den klaren Sinn der Stelle Cap. 7, 6. gegen sich. Fs heisst dort von dem dritten Reiche: "Darnach sahe ich, und siehe ein anderes Thier, wie ein Parder, und es hatte vier Flügel an seinen Seiten und vier Köpse und die Herrschaft wurde ihm gegeben." Hier wird nun offenbar das Reich Alexanders zugleich symbolisirt mit dem seiner vier Hauptnachfolger. Bertholdt sucht sich l. c. II, p. 427. von dieser lästigen Stelle, welche zugleich der vorigen Hypothese, wonach das dritte Reich das Persische Reich seyn soll, ein unübersteigliches Hinderniß entgegenstellt, da sich eine solche Viergetheiltheit des Persischen Reiches durchaus nicht nachweisen lässt, durch die Bemerkung zu befreien: "diese gedoppelte Bezeichnung [mit vier Flügeln und Köpfen] drückt höchst wahrscheinlich die Ausdehnung des kolossalen Reiches Alexanders nach allen vier Himmelsgegenden aus." Allein diese Annahme ist wicht nur in sich unwahrscheinlich, da höchstens die vier Plügel, nicht aber die vier Köpfe die Ausdehnung symbolisiren könnten, sondern sie wird auch bestimmt zurückge-

wiesen durch die Parallelstelle Cap. 8, 8,: "der Ziegenbock (das Macedonische Reich) ward sehr groß; wie aber seine Macht am höchsten war, zerbrach das große Horn und es wuchsen an dessen statt vier ansehnliche Hörner gegen die vier Winde des Himmels". In der Erklärung des Gesichtes heifst es v. 22.: ,,dass aber vier an seiner statt standen, da es zerbrochen war, bedentet, dass vier Königreiche aus dem Volke entstehen werden, aber nicht so mächtig, als er war." Symbolisiren nun hier die vier Hörner die vier aus dem Reiche Alexanders hervorgehenden Hauptreiche, Ägypten, Syrien, Thracien und Macedonica (vgl. Bertholdt p. 488.), wie läst es sich verkennen, dass durch die vier Häupter dieselben Reiche symbolisirt werden (die vier Flügel entsprechen dem: "nach den vier Winden" an unserer St.)? Daraus folgt nun aber mit derselhen Nothwendigkeit, dass das drifte Reich nicht das Persische, und dass das vierte nicht das der Nachfolger Alexanders seyn könne. Denn da es schon mit dem Alexanders zusammen symbolisirt worden, wie könnte es hier wohl noch als viertes Reich, besonders symbolisirt werden? - Eine zweite Parallelstelle ist Cap. 11, 4.: ,, sein (Alexanders) Reich wird zerbrochen und nach den vier Winden des Himmels getheilt werden." - Ferner, nirgends bei Daniel erscheint das Reich der Nachfolger Alexanders von dem seinigen auf eine solche Weise verschieden, wie das Reich der Medo-Perser von dem der Babylonier, das Reich Alexanders von dem der Perser. Cap. 10, 20. wird vielmehr nach Bertholdts eignem Zugeständnis, im Gegensatz gegen die Persische Monarchie, durch [7] Griechenland, die Monarchie Alexanders und aller seiner Nachfolger bezeichnet. Auch in den späteren Jüdischen Schriften findet sich eine solche Theilung nicht. Die einzige St. 1 Macc. 1, 6., auf die sich Bertholdt beruft, braucht nur angeführt zu werden, um zu zeigen, dass sie gerade das Gegentheil beweist: καὶ ἐκάλεσε τοὺς παίδας αύτοῦ τοὺς ἐνδόξους, τοὺς συνεκτρόφους αὐτοῦ ἀπὸ νεότητος, και διείλεν αύτρις την βασιλείαν αύτου έτι ζώντος

Die best. Weissag. gehen nur bis auf Ant. Ep. 205

cròroù. Schon der Gegensatz Cap. 2, 44., wo es von dem Messianischen Reiche heißt, es werde auf kein anderes Volk übergeben, zeigt, daß der Theilungsgrund der Reiche nicht der Wechsel der Dynastieen, sondern der Wechsel der Nationen ist, welcher zwischen dem Reiche Alexanders und dem seiner Nachfolger nicht stattfindet. Bertholdt selbst bemerkt p. 681.: "Alexanders Reich lebte ja in den aus demselben entstandenen kleineren Staaten immer noch, weil die Zertrümmerer desselben und die Begründer von diesen Griechen waren."

b. Die Art, wie das vierte Reich bezeichnet wird, macht die Annahme unmöglich, dass es das Reich der Nachfolger Alexanders sey. Es liegt, wenn man die Schilderung 2, 33. 40. ff. vergleicht, am Tage, dass ein Reich bezeichnet wird, welches anfangs ein Ganzes bildete, und erst später getheilt wurde. Besonders deutlich liegt diess in v. 41., dus die Füsse und Zehen des Colosses theils von Eisen, und theils von Thon sind, wird hier so erklärt, das vierte Reich werde getheilt werden. Wurde aber die Theilung erst hiedurek symbolisirt, so müssch die ganz eisernen Schenkel nothwendig ein ungetheiltes Reich symbolisiren. - Ferner, das vierte Reich wird hier als ungleich mächtiger und furchtbarer dargestellt, als die drei vorhergehenden. "Das vierte Reich, - heisst es Cap. 2, 40. - wird stark seyn wie Eisen. Denn wie Eisen Alles zermalmt und zerschlägt, so wird es alle diese Reiche zerstoßen und zerbrechen." Cap. 7, 7. heifst es: ..das vierte Thier war gräulich und schrecklich und sehr stark; es hatte große eiserne Zähne und zermalmte, und was übrig blieb, zertrat es mit seinen Füßen, und es war verschieden von allen Thieren vor ihm." Diese letzten Worte sollen sich nach Bertholdt p. 428. auf die mannigfaltige Gestalt, oder die Pluralität des vierten Reiches beziehen. Allein diese Erklärung ist schon allein auf unsere Stelle gesehen unwahrscheinlich; denn die Verschiedenheit von den übrigen Thieren steht schon hier in offenbarer Verbindung mit der größeren Furchtbarkeit. Noch deutlicher aber

erhellt dasselbe aus v. 23., wo zu den Worten: wes wird gar anders seyn als alle die Reiche", als eine Art von Erklärung hinzugesetzt wird: "es wird die ganze Erde fressen, zerstosen und semmalmen." Die richtige Erklärung gab schon Hieronymus: "in prioribus bestiis singula formidinum signa, in hac omnia sunt." In der Apocalypse Cap. 13, 2. erscheint die Gestalt dieses Thieres als eine gemischte aus der der drei früheren. - Es liegt am Tage, dass der Vers. kein einzelnes Thier genannt hat, weil ihm die ganze Natur keins darbet, das zur Symbolisirung dieses Reiches furchtbar genug wäre. Bertholdt geräth nun durch diese so wenig zu seiner Hypothese passende Schilderung des vierten Reiches in nicht geringe Verlegenheit, ans der er sich aber p. 218. durch die Bemerkung zu befreien sucht: "als ein Ganzes betrachtet, haben die aus Alexanders Ländermasse entstandenen Staaten allerdings eine außerordentliche Macht gebildet", wogegen schon das spricht, daß, nach Bertholdts eigener Bemerkung p. 199., die Theile des Colosses nach ihrer Abfolge von einander symbolisiren, den ganz eisernen Schenkeln also ein Zustand des vierten Reiches entsprechen muß, welcher früher ist, als der durch die theils eisernen, theils thönernen Fülse und Zehen symbolisirte; ferner p. 428. durch die Bemerkung, da Palästina bei den Fehden der Nachfolger Alexanders unaussprechlich viel habe leiden müssen, so lasse sich leicht begreifen, warum das vierte Reich so fürekterlich und schrecklich geschildert werde. Allein es lässt sich leicht einsehen, dass diese Bemerkungen der Sache kein Genüge thun, wie diess auch Bertholdt selbst gestihlt hat, indem er hinzufügt: "indessen ist nicht zu übersehen, daß die meisten Ausdrücke von dem aus dem zweiten Abschnitte (2, 40.) herübergetragenen Bilde des Eisens veranlaßt, und also nicht sehr zu urgiren sind", eine höchst sonderbare Aushülfe, da sich ja gleich die Etage darbietet, warum denn der Verf. in dem zweiten Abschuitte für dieses Reich das Bild des Eisens veählie. Gesetzt auch es ginge an, die Reiche der Nachfolger

### Die best. Weissag. gehen nur bis auf Ant. Ep. 207

Alexanders als Collectivum zu betrachten, waren sie denn etwa als solches furchtbarer als die Chaldäische und Persische Monarchie, ja als das Reich Alexanders selbst? konnte von ihnen gesagt werden, dass sie die ganze Erde verzehren, zerstossen und zermalmen wärden? Wie sehr die gauze Schilderung nach dem, Willen des Verf. zu urgiren ist, geht daraus hervor, dass er sie Cap. 7, 19. ff. wörtlich wiederholt. Die Annahme aber, dass sieh dem Verf. das Reich der Nachfolger Alexanders nur deshalb überhaupt furchtbarer dargestellt, als es wirklich gewesen, weil es dem Bundesvolke so verderblich geworden, wird widerlegt durch die Stelle Cap. 8, 22., wo es von den Nachfolgern Alexanders heißt, sie seyen nicht so mächtig gewesen, als er war, ferner durch Cap. 11, 4., wo gesagt wird, das Reich der Nachfolger Alexanders werde seinem Reiche nicht gleich kommen. Überhaupt aber vergleiche man die ganze Schilderung der Reiche der Nachkommen Alexanders in Cap. 11; mirgends findet sich dort eine Spur von der Furchtbarkeit und Macht, welche hier dem vierten Reiche beigelegt wird, und dock müste sich dort dieselbe Ursache wirksam erweisen, welche hier die Übertreibung hervorgebracht haben soll.

c. Es bleibt bei dieser Hypothese unnachweisbar, welches die zehn Könige oder Königreiche seyen, die nach Cap. 7. aus dem vierten Reiche hervorgehen, und wer der König, der drei won diesen verzichten wird. Bei der Widerlegung der früheren Versuche der Vertheidiger dieser Hypothese brauchen wir uns nieht aufzuhalten, da Bertholdt p. 431. sie als gänzlich ungenügend nachgewiesen hat. Der Versuch Bertholdts selbst ist aber ebeneo ungenügend. Er nimmt an, daß die zehn Könige blos unter den Beberrschera Syriens zu suchen seyen. Nun weiß aber die Geschichte durchaus nur von siehen Königen dieses Reiches. Nach Bertholdt sollen die drei fehlenden Könige folgende seyn: 1. Heliodor, welcher den Seleucus Philopator vergistete und sich mit Hülfe einer nicht ohnmächtigen Parthei des Thrones zu bemächtigen suchte. 2. Ptolemäus Phi-

lometor, König von Ägypten; welcher als Schwestersohn des verstorbenen Königs Ansprüche auf die Krone machte, und ebenfalls eine Parthei hatte. 3. Demetrius, welchem als dem Solne des vorigen Königes der Thron von Rechtswegen gebührt hätte. Der eilste König soll Antiochus Epiphanes seyn, welcher mit Verdrängung der drei Kronprätendenten den Thron bestieg. Allein es ist in der ganzen Darstellung von drei wirklichen Königen, oder Königreichen die Rede, die von dem eilsten Könige abgesetzt, oder vernichtet werden. Von diesen drei Kronprätendenten aber wird von keinem Geschichtschreiber auch nur ein einziger in der Reihe der syrischen Könige aufgeführt. Antiochus bestieg friedlich den Thron; Demetrius, der noch am ersten als König von Syrien gezählt werden könnte, hatte seine Ansprüche gar nicht geltend gemacht und befand sich als Geissel zu Rom. Vgl. Prideaux, hist. d. Juifs IV. p. 156. f. : Bei diesen Schwierigkeiten wird es wohl das Gerathenste iseyn, falls sich die in nenerer Zeit dagegen erhobenen Einwendungen beseitigen lassen, zu der älteren, in der Jüdischen Sy--nagoge und in der Christlichen Kirche fast durchgängig angenommenen Erklärung zurückzukehren, wonach die vier Wellreiche das Babylonische, Medo-Persische, Griechische und Römische sind, das fünfte das Messianische. Diese Erklärung hat iauf eine merkwürdige Weise das Zeugniss der Tradition für isich. Josephus erzählt mehrmals, daß falsch aufgefaßte Weis-Bagungen für die Juden ein Hauptantrieb zur Empörung gegen -die Römer gewesen seyen. Dass diese Weissagungen keine andere waren als die unsrigen, dass man also schon in einer 80 frühen Zeit keine andere Beziehung derselben auch nur für möglich hielt, obgleich man doch die Geschichte des Zeitraumes, auf den sich nach der neueren Ansicht diese Weissagungen beziehen sollen, weit klarer und bestimmter vor sich liegen -hatte, als wir, zeigt die Stelle Archäol. X, 10, 4. Josephus ierzählt und erklärt dorf das Traumgesicht Nebueadnezers Cap. 2. Als er in der Deutang bis auf den Stein kommt, sagt er, er wolle

Die best. Weissag gehen nur bis auf Ant. Ep. 209

wolle hievon nichts sagen, da es seine Absicht sey, nur das Geschehene zu beschreiben, nicht das Zukünftige, und verweist denjenigen, der sich darüber unterrichten wolle, auf das Buch Daniel selbst. Hiedurch deutet er bestimmt genug an, dass er das vierte Reich für das Römische hält und seine Zerstörung durch das Messianische erwartet. So unerschütterlich also war bei ihm die Überzeugung, dass das vierte Reich das Römische sey, dass Alles, was sein Volk und was er selbst in dem Jüdischen Kriege erlitten hatte, zum Theil aus Veranlassung dieser Erklärung, nicht vermögend war, ihn von derselben abzubringen, nur in Bezug auf die Zeit — scheint er zu glauben — ist früher geirrt worden, oder auch darin, dass das Volk selbst es unternahm, die bessere Zeit herbeizuführen, während nach der Weissagung die Errichtung des Messianischen Reiches ein Werk-Gottes seyn soll.

Prüsen wir jetzt die Gründe, welche Bertholdt p. 211. ff. und p. 424. gegen diese Erklärung vorgebracht hat. 1. "Es ist wider die historische Manier der Jüdischen Schriftsteller, das Beich Alexanders und seiner Nachfolger zusammenzufassen". Das Gegentheil ist schon erwiesen worden. 2. "Nach dieser Deutung wird das Verhältnis zwischen dem Steine und dem fünften Reiche aufgehoben. Der Stein soll der Messias und das fünfte Reich das Reich desselben seyn. Diess ist der ganzen Analogie des Traumgesichtes und seiner authentischen Deutung im Texte entgegen". u. s. w. Bertholdt hätte sich aber hier seine ganze Beweisführung ersparen können. Denn sie trifft nicht diese Erklärung an und für sich, sondern nur eine falsche, auch von den besseren früheren Auslegern (vgl. z. B. Calvin, Geier, Chr. B. Michaelis z. d. St.) verworfene Modifikation derselben, wonach der Stein, statt auf das Messianische Reich, auf die Person des Messias bezogen wird. 3. "Man muß sich die größten Willkührlichkeiten erlauben, wenn man das, was von dem vierten Reiche gesagt wird, dem Römischen anpassen will. So außerordentlich reichhaltig die Geschichte ist,

so ist sie doch zu arm, diese wenigen Worte mit Belegen zu versehen." Wir behaupten dagegen, dass man bei dieser Annahme Alles so vollkommen als erfüllt nachweisen kann, wie bei keiner andern, versteht sich mit Ausnahme desjenigen, dessen Erfüllung noch bevorsteht, wohin namentlich der eilfte König in Cap. 7. gehört, dessen Erscheinen auch die Apocalypse Cap. 13., wo unsere Weissagung wieder aufgenommen wird, und Paulus an einer nachher noch näher zu beleuchtenden Stelle als zukünftig und den letzten Zeiten angehörend setzen. - Das vierte Reich wird geschildert als weit furchtbarer, wie die vorhergehenden, als seine Eroberungen über die ganze Erde erstreckend (vgl. p. 207.). Ganz so schildert Dionysius von Halicarnals in dem procem. seiner archäol. Rom. das Verhältnis des Römischen Reiches zu den früheren Weltreichen - dem Assyrisch Babylonischen, dem Persischen, und dem Griechischen. "Dieß, sagt er, sind die berühmtesten Reiche bis auf unsere Zeit und diess ihre Dauer und Macht. Das Reich der Römer aber herrscht darch alle Gegenden der Erde, die nicht unzugänglich, sondern von Menschen bewohnt sind; es herrscht auch auf dem ganzen Meere, und hat zuerst und allein den Ost und den West zu seinen Gränzen gemacht. Auch hat seine Macht nicht kurze Zeit, sondern länger gedauert, wie die irgend eines andern Reiches, - Es gibt kein Volk, was Rom nicht als die allgemeine Herrin anerkenne und sich seiner Herrschaft weigere." - Diese ganze Stelle verdient im Originale verglichen zu werden, da sie mit unseren Weissagnugen auf eine merkwürdige Weise übereinstimmt. — Das vierte Reich soll darauf zertheilt werden, zuerst in große Reiche, die Füsse, dann in kleinere, die Zehen. Das Römische Reich zerfiel zuerst in das Orientalische und Occidentalische Kaiserthum, nachher in die in vielsacher Beziehung mit dem Römischen Reiche zusammenhängenden, und aus demselben hervorgegangenen Europäischen Reiche (vgl. J. D. Michaelis zu Cap. 2.). — Lu dieser späteru Periode vyird das vierte Reich einen großen Theil seiner früheren Macht Die best. Weissag. gehen nur bis auf Ant. Ep. 211

und Furchtbarkeit verlieren. Hieronymus z. d. St.: "sieut in principio nihil Romano imperio fortius et durius fuit, ita in fine rerum nikil imbecillius: quando et in bellis divilibus et adversum diversas nationes aliarum gentium barbararum indigemus auxilio." Offenbar hat die Beziehung auf das Römische Reich hier noch den Vortheil, dass es bei ihr gelingt, die in dem Texte begründete doppelte Theilung des vierten Reiches zuerst in zwei Reiche, dann in mehrere von ungleicher Stärke nachzuweisen, was bei der Beziehung auf das Griechische Reich nicht geleistet werden kann. - Als etwas eigenthümliches bei dem vierten Reiche wird 2, 43. poch angeführt, dass seine Herrscher darnach trachten werden, durch Heirathen seine sinkende Macht zu befestigen. Hierin suchen die Vertheidiger der Beziehung auf die Nachfolger Alexanders die vorzüglichste Bestätigung für ihre Ansicht; allein während sich aus der ganzen Geschichte dieser Reiche nur zwei Verschwägerungen von Syrischen und Agyptischen Königen nachweisen lassen, liefert die Geschichte des Römischen Reiches eine ungleich größere Menge derselben, (vgl. Calov, bibl. ill. und Michaelis z. d. St., Velthusen, animadv. ad Dan. II, 27 - 45, in den Commentatt. theoll. von Velthusen, Kuinöl und Ruperti V. p. 377. sqq.). - Nach Cap: '7. 'sollen aus dem vierten Reiche zehn Könige, d. h., nach dem häufigen Sprachgebrauche des Buches (vgl. Bleek p. 279.), zehn Refche hervorgehen. Diese zehn Reiche waren schon in dem Traumgesichte Nebucadnezars durch die zehn Zehen abgebildet worden. Michaelis: "es ist offenbar, dass eine Weissagung, wenn sie nicht jede einzelne Periode besonders anzeigen soll, hier keine genauere Zahl nennen kann, sondern sich einer runden bedienen muss. Um diese runde Zahl irrt gleichsam die Zahl der Reiche im großen Gemeinwesen Europas schwankend kerum, bald mehr, bald weniger." Wobei jedoch zu bemerken, dass zur Zeit der Enderfüllung die Zehnzahl wahrscheinlich eine bestimmte seyn wird, wie diess daraus hervorzugehen scheint,

dass der eilste König drei Könige und ihre Reiche vernichten soll. — Zur Zeit des vierten Weltreiches soll das Messianische erstehen; zuerst gering und unscheinbar, aber nachher zu unendlicher Größe und Macht gelangend - die bildliche Darstellung ganz ähnlich der bei Ezechiel Cap. 17, 22 - 24. und die ganze Erde sich unterwerfend; das geistige Reich Christi van seiner Verherrlichung an, zusammengenommen jedoch mit seiner dereinstigen Sichtbarwerdung am Ende der Tage (vgl. Christol. J, 2, p. 30. ff.), welche auf den festesten Zeugnissen der Propheten, der Apostel, Christi selbst beruht, so dass Behauptungen, wie die Bertholdts p. 212., ein solches Reichvon dem man freilich mit Anerkennung des symbolischen Charakters der alt- und neutestamentlichen Aussprüche (vgl. Nitzsch 1. c. p. 248.) alles Ffeischliche absondern, und das man nicht etwa mit dem tausendjährigen Reiche verwechseln muß - beruhe auf blossen Phantomen, als baares Erzeugnis des Unglaubens an die göttliche Offenbarung, keine Widerlegung verdienen (vgl. 2 Petr. 3, 3. 4.). - Bertholdt macht 4. noch den Eigwurf geltend, nach dieser Erklärung müßte das Ganze als eine historische Offenbarung Gottes betrachtet werden, während die übrigen göttlichen Offenbarungen, die wir dafür anerkennen, sammtlich moralischer Art seyen, den wir aber, als selbst den Worten nach auf die subjective Gesinnung des Urhebers gegründet, und in dem vorhergehenden Abschnitt schon hinreichend widerlegt, hier übergehen können; ferner, als göttliche Offenbarung können diese Weissagungen schon wegen ihrer großen Dunkelheit nicht genommen werden - wobei es auffallend ist, dass hier die Dunkelheit gegen die Göttlichkeit angeführt wird, anderwärts die Klarheit und Bestimmtheit, und wobei es sich fragt, ob die Dunkelheit ihre Ursache in dem Gegenstande, oder in der Subjectivität des Auslegers hat, welches letztere aus der merkwürdigen, fast durchgängigen Ubereinstimmung der Jüdischen Synagoge und der älteren christlichen Kirche in der Erklärung wohl mit einiger WahrscheinDie best. Weissag. gehen nur bis auf Ant. Ep. 213

lichkeit geschlossen werden könnte - endlich, es lasse sich bei einer solchen Weissagung ein Gottes würdiger Zweck auch nicht einmal errathen, eine Behauptung, die gegen unsere Weissagung nicht mehr gerichtet ist, wie gegen alle übrigen, die mit der Anerkennung der göttlichen Offenbarung sogleich fällt, und die, selbst nuz auf diejenigen geschen, denen die Weissagung zunächst bestimmt war, die Juden, durch folgende Worte Calvins hipreichend widerlegt wird: "cum Judaei scirent ex. coelesti decreto Chaldacos tunc regnare, deinde venturum aliud imperium deterius, et tertio etiam subeundam illis esse servitutem sub Macedonibus, postremo Romanos fore victores ac dominos totius orbis, semper, ut dixi, coelesti decreto, - cum ergo haec apud se reputarent, deinde audirent redemtorem, qui illis promissus fuerat, fore regem perpetuum, et monarchias omnes, etiamsi ad tempus fulgerent, tamen non habere certam stabilitatem, haec fuit illis non vulgaris confirmatio. - Voluit igitur dominus illorum animos fulcire, ut inter tales agitationes et turbas manerent tamen constantes et patienter ac quietis animie exspectarent redenstorem sibi promissum." — Bei weitem bedeutender aber als alle von Bertholdt beigebrachten Gegengründe ist 5. folgender, von Dereser ganz besonders geltend gemachter: "das, was in Cap. 7. von dem 11ten Horne gesagt wird, hat auffallende Ähnlichkeit mit demjenigen, was Cap. 8, 9, ff. u. Cap. 11, v. 21. ff. von dem Antiochus Epiphanes gesagt wird, so dass man unwillkührlich zu der Vermuthung geführt wird, dass au beiden Stellen ein und dasselbe Subject bezeichnet werde." Allein diese Thatsache erklärt sich ebenso leicht auf eine andere Weise: Antiochus Epiphanes bildet den Antichrist ab; was von ihm in Cap. 8. und 11. gesagt isti seine Entheiligung des Tempels, seine Verfolgungen u. s. w. sollte seine Enderfüllung am Ende der Jahrhunderte haben. Diese Typik ist in dem Wesen des A. B. nothwendig begründet; es lassen sich namentlich aus den Weissagungen die glän-

٠,

zendsten Beispiele derselben anführen; hier aber haben wir zu dieser Annahme noch eine specielle Berechtigung durch die Auctorität des N. T. Paulus entlehnt bei seiner Schilderung des Antichristes (2 Thess. 2, 3.) offenber absichtlich selbst die Ausdrücke aus der Schilderung des Antiochus Epiphanes, Cap. 11. Bengel umschreibt treffend v. 4 .: "non venit dies Christi, nisi impletum sit (in homine peccati), quod Daniel de Antiocho ita praedizit, ut magis etiam conveniat in hominem peccati Antiocho respondentem et illo detcriorem." Selbst der Artikel in ή ἀποστασία und ὁ ἄνξοωπος τῆς ἀμαρίας sehen auf das Buch Daniel zurück. - Auch die Übereinstimmung in den Zeitmaassen (7, 25. vgl. 12, 7.) kann nichts aumachen (vgl. Apoc. 12, 6.). - 6. Noch hat man gegen diese Erklärung die abgemessene Stufenfolge der Weissagungen vom Unbestimmten zum Bestimmten geltend gemacht. Allein auch nach derselben stehen die einzelnen Weissagungen in einer genauen und passenden Beziehung auf einander. Die erste, der Traum Nebucadnezars, bildet den Grundrifs, der in dem folgenden weiter ausgeführt wird. Das erste Reich, das Babylonische, bedurfte als schon vorhanden keiner weiteren Anseinandersetzang. In Cap. 7. wird über das vierte Reich aller nothige Aufschluss gegeben. Cap. 8. und Cap. 10 - 12. beschäftigen sich nun mit dem zweiten und dritten, besonders mit dem letzteren, weil diess für das Bundesvolk besonders einflusreich war, die Schicksale der Reiche aber mit beständiger Beziehung auf dasselbe abgehandelt werden, woraus es sich auch erklärt, dass die großen, in späteren Zeiten neben dem Römischen Reiche bestehenden Monarchieen gar nicht erwähnt werden.

Ist nun also das vierte Reich das Römische, so steht es fest, dass in unserem Buche, auch von Cap. 9. abgesehen, Weissagungen enthalten sind, die über Antiochus Epiphanes hinausgehen, die also bei der Annahme der Absassung unter Antiochus Epiphanes vollkommen unerklärlich sind. Kein menschlicher Scharssinn konnte damals noch voraussehen, dass das Römische

Reich die vorhergehenden Weltreiche so weit an Macht und Furchtbarkeit übertreffen, dass es das Griechische Reich ganz verschlingen werde, noch viel weniger aber seine ausängliche Trennung in zwei, und seine nachherige in mehrere Reiche (vgl. die weitere Ausführung bei J. D. Michaelis l. c. p. 15. ff.).

#### XIV.

Wir wollen hier alle noch übrigen Gründe gegen die Achtheit zusammenfassen. 1. "Cap. 12, 4. wird Daniel aufgegefordert, die Rolle, welche die ihm zu Theil gewordenen Weissagungen enthielt, einzuschließen und bis auf die Zeit der Erfüllung zu versiegeln. Dieser Zug enthält nicht undeutliche Spuren von Absichtlichkeit. Man hätte Spuren von der Existenz dieser historischen Voraussagungen in früheren Zeiten suchen können; dadurch wurde es aber ganz begreiflich, warum sie erst jetzt, zu der Zeit, wo der Concipient lebte, und wo schon alles Vorhergesagte geschehen war, zum Vorschein kamen." So Bertholdt, Comm. p. 795., de Wette, l. c. (vgl. . Bleek p. 186. 207.). Auch Sack, Apologetik p. 285., meint, es sey hier von einer wirklichen Einschließung und Versiegelung die Rede, und will hieraus die Stellung des Buches im Canon erklären; es soll auf Veranstaltung des Urhebers eine lange Zeit einem engen Kreise von Priestern und Schriftgelehrten anvertraut worden und erst dann den übrigen Büchern zum gottesdienstlichen Gebrauche beigefügt seyn, als die herannahende Erfüllung seinen Gebrauch heilsam machte. Allein es lässt sich leicht zeigen, dass weder die Gegner, noch die Vertheidiger der Achtheit aus dieser Stelle irgend etwas entnehmen können, da die von ihnen zu Grunde gelegte Auslegung derselben erweislich falsch ist. Die Aufforderung an den Propheten, die Weissagungen einzuschließen und zu versiegeln, geht nur auf eine innerlich vorzunehmende symbolische Handlung, und nach Wegnahme der Einkleidung sind die im-

perativi einfach in futura aufzulösen, s. v. a.: diese Weissagungen werden verschlossen und versiegelt seyn bis zur Zeit des Endes, ungefähr wie Sach. Cap. 11, 15. in einer Vision aufgefordert wird, das Geräthe eines thörichten Hirten zu nehmen, um anzuzeigen, dass dereinst gottlose Obere das Volk su Grunde richten werden. Diess geht aus folgenden Grunden hervor. Es unterliegt keinem Zweisel, dass Cap. 8, 26.: "verschließe das Gesicht, denn es geht auf lange Zeit hinaus", als Parallelstelle zu der unsrigen zu betrachten ist. Hier hat aber die Erklärung von einer eigentlichen Einschließung große Schwierigkeit. Sollte etwa diese einzelne Weissagung für sich eingeschlossen werden? Die folgenden Worte: "ich staunte über das Gesicht und Niemand verstand es", zeigen deutlich genug, was das Verschließen bedeuten soll. Noch stärker aber wird die äußerliche Auffassung zurückgewiesen durch Cap. 12, 9. Dort antwortet der Engel dem Daniel auf seine Bitte um nahere Aufschlüsse über die Weissagung, er könne ihm dieselben nicht ertheilen, weil sie verschlossen und versiegelt sey bis auf die letzte Zeit. Hiernach also bezieht sich das Versiegelt- und Verschlossenseyn der Weissagung auf eine innerliche Eigenschaft derselben; sie war schon also, ehe noch Daniel sie niederschrieb und an die äusere Versiegelung und Verschließung denken konnte. Dazu kommen dann noch die Parallelstellen, in welchen dieselbe bildliche Darstellung herrscht. Zuerst kommt hier Jes. 29, 11. in Betracht: "dass each Aller Gesichte sind, wie die Worte eines verschlossenen Buches, welches man gabe dem, der lesen kann, und spräche: lies das, und er spräche: ich kann nicht; denn es ist versiegelt." Hier ist also eine versiegelte Weissagung s. v. a. eine dunkle, unverständliche. Zwar würde die Stelle einen Theil von ihrer Analogie verlieren, wenn man mit Gesenius das 17717 nicht durch Weitsagung, sondern durch Gesetz (!) erklären wollte, allein diese Erklärung bedarf wohl ebenso wenig einer ernsthaften Widerlegung, wie die gewaltsamen Annahmen in v. 10. - Ferner

heist es Apoc. 22, 10. mit deutlicher Rücksicht auf unsere Stellen: "versiegle nicht die Worte der Weissagung dieses Buches, weil die Zeit nahe ist", d.h. die bevorstehende Ersüllung wird über diese Weissagung Licht verbreiten. — Dagegen können die Vertheidiger der äußeren Auffassung sich auf keine Parallelstellen berufen. Denn das Jes. 8, 16., wo, wie Sack annimmt, Jesaias die geheimnisvolle Weissagung seinen Jüngern überliefern soll, nicht dahin gehört, ist schon Christ. I, 2. p. 101. gezeigt worden. And kann hier ebenso wenig Weissagung bedeuten, wie an der andern Stelle Mill Gesetz. Dass auch die andere, von Bertholdt angeführte Stelle Jerem. 32, 14. gar nicht dahin gehört, lässt sich leicht zeigen.

2. "In dem Buche Daniel findet sich die nämliche Ansicht der Dinge, es kommen die nämlichen Ausdrücke und Formeln vor, wie in weit späteren Büchern, namentlich dem ersten und zweiten Buch der Makkabäer, und dem vierten Buche Esra. Dadurch wird deutlich beurkundet, dass es dem Zeitalter Daniels nicht angehöre." Berth. Comm. I, 33. Einl. p. 1540. De Wette l. c. Sonderbar ist schon dieser Grund, mehr als sonderbar die Frage Bertholdts: "will man diese Conformität etwa für eine prophetische Anticipation erklären?" älteste unter den Büchern, in welchen man Spuren der Verwandschaft mit unserm Buche entdecken will, und worin sie auch wirklich stattsindet, ist das erste Buch der Maccabäer. Schon hier aber ist die Benutzung unseres Buches so unläugbar, dass selbst Bleek p. 181. zugesteht, der Verf. habe nicht nur das damals unter den Juden allgemein bekannte und anerkannte Original unseres Buches, sondern wahrscheinlich auch schon eine Griechische Übersetzung desselben benutzt. Überall läst sich, wo eine wirkliche Verwandschaft mit unserem Buche stattfindet, die mittelbare, oder unmittelbare Entlehnung aus demselben nachweisen. Der Grund ist also nicht besser und nicht schlechter, als wenn man aus der Verwandschaft des Pseudepigraphums, ascensio Jesajae (vergl. über dass. Gese-

nius, Jes. 1, p. 45. ff. Nitzsch, in den Stud. und Critik. 1830,

II) mit dem canonischen Jesaias die Unächtheit des letzteren nachweisen wollte.

- 3. "Das Buch Daniel enthält unverkennbare Spuren von Jüdischem Nationalstolz." Griesinger p. 47. Allein sehen wir von den angeblichen lobrednerischen Stellen auf Daniel ab, die wir nachher behandeln werden, so trifft dasjenige, was der Verf. zum Beweise anführt, alle übrigen Schriften des A. T. gerade ebenso sehr, wie das Buch Daniel, wie er denn auch wirklich p. VII. sich nicht entblödet, allen Propheten denselben Vorwurf zu machen. Wir können daher diesen Einwurf, als nicht speciell gegen unser Buch gerichtet, sondern von dem Standpunkte allgemeiner Offenbarungsleugnung ausgehend, hier unberücksichtigt lassen. Nur dann würde er Beweiskrast haben, wenn sich nachweisen ließe, dass sich neben der nicht nur allen Schriften des A. B. eigenthümlichen, sondern auch von Christo und den Aposteln aufs Nachdrücklichste bestätigten Lehre von Gottes besonderer Vorschung über das Bundesvolk, die dem ganzen A. und N. Testamente fremde Lehre von einer besonderen Würdigkeit desselben fände. Allein dieser Ansicht wird hier so stark widersprochen, wie nur bei irgend einem andern Propheten. "Wir liegen vor dir mit unserem Gebete, nicht auf unsere Gerechtigkeit, sondern auf deine große Barmherzigkeit", 9, 18. "Wir haben gesündigt und sind gottlos gewesen", v. 15. ', Um unserer Sünde willen, und um unserer Väter Missethat willen, trägt Jerusalem und dein Volk Schmach bei Allen, die um uns her sind", v. 16. "Um dein selbst willen, errette uns Herr", v. 19.
- 3. "Es zeigt sich in diesen Weissagungen nichts von der höheren moralischen Tendenz, die in den merkwürdigsten Prophetieen anderer Seher aus der früheren und späteren Zeit so stark sichtbar ist und das Göttliche in ihnen ausmacht." Berth. p. 23. "Der sittliche Geist der Ermahnung tritt sehr wenig hervor." De Wette l. c. Das Richtige, was diesem Vorwurfe

zum Grunde liegt, ist das Nichtstattfinden der directen Ermalinung, was sich aber aus den Verhältnissen Daniels vollkommen erklärt und rechtfertigt, und auf gleiche Weise z. B. in dem zweiten Theile des Sacharja vorkommt, den Niemand deshalb für unächt zu erklären wagt. Beweiskraft aber würde dieser Grund nur dann haben, wenn, da alle Schrift nütze seyn soll zur Lehre, zur Ermahnung, zur Besserung, sich nachweisen liesse, dass dieses Kennzeichen unserem Buche fehle, dass nicht ein reicher Schatz indirecter Ermahnung, Bestrafung und Tröstung in demselben enthalten sey, wie in alle dem, was die übrigen Propheten auch insofern aussprachen, als ihr Beruf ein ihnen mit dem Daniel gemeinsamer war. Wer aber möchte es wohl unternehmen, diess zu behaupten? Wir führen hier, indem wir auf die trefflichen Ausführungen, von Calvin und Melanchthon (opp. t. II) in der Einleitung, verweisen, sowie auf die nur durch die pedantische Form abstossenden porismata von Geier, nur Einiges an. Der Hauptzweck des Buches ist nachzuweisen, wie Gottes Vorsehung über seiner Kirche walle, wie er sie zwar wohl für eine Zeitlang zur verdienten Züchtigung ihren Feinden übergebe, aber sie dann, wenn das Leiden scinen Zweck erreicht habe, um so herrlicher errette - wie alle weltliche Macht zu Grunde gehe, wenn sie sich in den ungleichen Kampf gegen den allmächtigen Gott Israels einlasse wie dereinst nach dem Untergange der großen Weltreiche das ewige Reich Gottes und Christi sich über die ganze Erde verbreiten werde. Es braucht kaum nachgewiesen zu werden, welcher reiche paränetische Gehalt in dieser Hauptlehre des Buches liegt, welche mächtige Antriebe sie enthielt und noch enthält zur treuen Anhänglichkeit an Gott, zur willigen Befolgung seiner Gebote, zur Standhaftigkeit in Leiden und Verfolgungen, wie sie namentlich unter Antiochus Epiphanes über die Juden ergingen. Ist nun die Treue gegen Gott die höchste aller Pflichten, wie sollte man einem Buche moralischen Werth absprechen können, dessen höchste Tendenz es ist, in derselben

zu besestigen? Welche mächtige Antriebe zu ihr lagen nicht auch in den in dem ersten Theile aufgestellten historischen Beispielen derselben, in der Verkündigung Cap. 12, das am Ende der Dinge ein Theil zum ewigen Leben, ein Theil zur Schmach und Schande auferstehen werde, daß diejenigen, welshe nicht blos selbst treu geblieben, sondern auch andere in der Treue befestigt, leuchten sollen, wie des Himmels Glant. -Konnte wohl eine directe Ermahnung das Volk zu tieserer Erkenntniss seiner Sünden, zu gründlicherer Reue und Sinnesänderung führen, wie das Cap. 9. im Namen des Volkes ausgesprochene Gebet? Bedurfte es wohl noch zur Erregung zugleich der Hoffnung und der Furcht, einer directen Ermahnung wenn dem Volke, mit Angabe der Zeitferne, zugleich das sichere Erscheinen des ersehnten Messias, und die in Folge derselben bevorstehende, durch den Unglauben an den Verheißenen zu bewirkende Verwöstung der Stadt vorherverkundet wurde? So dürsen wir also kühn behaupten, dass dieses Buch keinem andern prophetischen an moralischem Gehalte nachsteht, vielmehr in dieser Beziehung sichere Kennzeichen seines göttlichen Ursprunges trägt.

5. "Der Blick des Lesers fällt auf Stellen, die er, wann Daniel so von sich selbst geschrieben hat, auf keine Weise mit dem Charakter eines verständigen und großen Mannes reimen kann; vgl. 1, 19. 20. 5, 11. 12. 6, 4. 9, 23. 10, 11." Berth. 1, 37. Einl. p. 1541. de Wette l. c. Wir bemerken hiegegen zuerst im Allgemeinen Folgendes. Wir finden dieselbe Erscheinung auch sonst in den heiligen Schriften. Moses nennt sich Numer. 12, 3. einen ausgezeichnet demüthigen und sauftmäthigen Mann. Und — was besonders zu beachten ist — der demüthige Paulus, zu dem sich der Herr auf noch ausgezeichnetere Weise bekannt hatte, wie zum Daniel, sagt so viel Rühmliches von sich aus, daß die angeblich lobrednerischen Stellen im Daniel dagegen gar nicht in Betracht kommen. Er sagt 1 Cor. 15, 10.: "ich habe viel mehr gearheitet als sie alle",

und sein sweiter Brief an die Corinther enthält so viele ähnliche Stellen, dass es sich der Anführung des einzelnen nicht verlohnt. Ähnliches findet sich auch in den Schriften ausgezeichneter Christen, die man nicht wagen wird, des Hochmuths zu beschuldigen; so erzählen z. B. Wesley und Whitefiel'd in ihren Tagebüchern ohne Scheu die großen Erfolge, die ihre Predigt des Evangelii gehabt, die ausgezeichnete Anerkennung, die ihnen geworden. - Wie erklären wir nun diese Erscheinung? Es liegt am Tage, dass ein Pelagianer, der solches von sich aussagte, auf den "Charakter eines großen und verständigen Mannes" nicht den geringsten Anspruch machen könnte. Propria laus sordet. Darin aber fehlt man, wenn man den eignen Maasstab an Erscheinungen anlegt, die nach einem ganz anderen Maafsstab gemessen werden müssen. Wer zu der innersten Überzeugung gelangt ist, dass in ihm von Natur auch nicht das geringste Gute wohnt, wer nicht mit dem Munde, sondern mit dem Herzen alles Gute, was sich in ihm findet, aus der einzigen Quelle alles Guten in den Creaturen, aus der unverdienten Gnade Gottes ableitet, wer hievon dadurch Zengniss gibt, dass er eben so offen und gern seine Schwächen und Sünden, als Gottes Gnaden berichtet - der ist in Bezug auf sich selbst auf einen ebenso objectiven Standpunkt der Beurtheilung gestellt, wie in Bezug auf einen dritten, wie es denn ja wirklich ein Anderer ist, wie er selbst, dem sein Lob gilt. Freilich, es genügt zu dieser Berechtigung nicht, dass man überhaupt ein Christ sey; nicht blos die Rechtfertigung, sondern die höchste, in diesem Leben erreichbare Stufe der Heiligung wird dazu erfordert; unter Tausenden findet sich nicht einer, der auch bei der vollkommensten theoretischen Überzeugung und bei dem lautesten Bekenntniss, dass Gott alles, er nichts sey, nicht dennoch in den geheimsten Winkeln des Herzens ein residuum von Selbstgerechtigkeit behielte, der nicht wenigstens insofern an Selbstbespiegelung krankte, dass er mit Wohlgesallen dem Gedanken nachhängt, dass diese Gnaden Gottes gerade ihm zu

Theil geworden sind. So large nun dieser unreine Zustand, der bei den Meisten in diesem Leben nie aufhört, und der besonders in unserer Zeit, durch die verderblichen Nachwirkungen des Rationalismus, auch innerhalb des Gebietes des Chris stenthums stärker vorhanden ist, wie vielleicht zu irgend einer andern - ist es heilige Pflicht, das innere Ange möglichst von dem abzuziehen, was die Gnade in uns wirkt, und es so vor sich selbst, und noch mehr vor Anderen zu verbergen. - Wir haben aber allen Grund zu glauben, dass diejenigen heiligen Schriftsteller, bei denen wir die angeführte Erscheinung vorfinden, wirklich durch den heiligen Geist zu dieser Höhe der Vollendung geführt worden, so dass die sündige Selbstbespiegelung sich wenigstens nur in flüchtigen, gleich niedergekämpsten Regungen kund gab. Es bedarf nicht des Beweises, dass Moses überall als Muster der Demuth erscheint, dass er überall nichts anders seyn will, als Gottes Werkzeng; mit derselben Offenheit, mit der er bei Veranlassung eines Angriffes auf seinen Charakter von seiner Demuth und Sanstmuth spricht, berichtet er anderwärts seine Schwächen und Fehler, z. B. seinen Unglauben, der ibn von dem Lande der Verheifsung ausschlofs. Der Grundton des Lebens Pauli ist enthalten in den Stellen 2 Cor. 3, 5.: "nicht dase wir tüchtig sind, von uns selber etwas su denken, als von uns selber, sondern dass wir tüchtig sind, ist von Gett." 10, 17.: "vver sich aber rühmt, der rühme sich des Herra." 12, 5.: "davon will ich mich rühmen; von mir selbst aber will ich mich nichts rühmen, ohne meine Schwachheit." Wer den geistlichen Sinn besitzt, ohne den Geistliches nicht geprüft werden kann, empfindet, daß er durchgängig nicht sich selbst, sondern Gott die Ehre gibt. - Bei Daniel spricht sich die tiese Erkenntnis der eigenen Unwürdigkeit und des eigenen Elendes besonders stark in dem Gebete Cap. 9. aus; er betet dort nicht etwa als ein Heiliger für die Sünder, sondern er begreift sich mit unter die letzteren, und dass dies nicht etwa eine blosse Redesigur, sondern dass es ihm damit voll-

kommener Ernst war, geht hervor aus v. 20 :: "als ich noch so redete und betete, und meine und des Volkes Sünde bekannte." Überall in dem ganzen Buche wendet Daniel die Ehre von eich auf Gott. Dieser, nicht die eigene Liebenswürdigkeit, gibt Daniel, dass ihm der oberste Kämmerer günstig ist; 1, 9. Dieser allein, nicht Daniels Weisheit, und wäre sie grösser, denn aller, die da leben, "kann verborgene Dinge offenbaren," Gott gibt Daniel und seinen Gefährten Kunst und Verstand in alterlet Schrift und Weisheit; 1, 17. Der Grund seiner Auszeichnung vor den übrigen Räthen des Darius ist nach Cap. 6, 4. nicht seine eigene Tüchtigkeit, sondern der edlere Geist, der in ihm ist (הורותירה), der Geist Gottes, der ihm zum Bessten seines Volkes und zur Verherrlichung Gottes ausgezeichnete Gaben mittheilte. Wie nachdrücklich er von sich auf Gott verwiefs, geht daraus hervor, dass selbst die heidnische Königinn Cap. 5, 11. seine Vorzüge einzig daraus herleitet, daß er den Geist der heiligen Götter habe, ebenso Nebucaduezar Cap. 4, 5. Nirgends findet sich von Selbstbespiegelung auch nur die geringste Spur; Gott und nur Gott allein, das gibt sich überall als Losungswort des Verf. zu erkennen. — Wenden wir uns nach diesen Vorbemerkungen zu den einzelnen Stellen, so zeigt es sich gleich, dass zwei derselben von vornherein ganz ausgeschieden werden müssen. Sack, Apol, p. 278.: "dass de Wette diess auf Cap. 9, 23. 10, 11. ausdehnt, ist sonderbar; denn wenn ein Engel mich lieb und werth genannt hat, warum sollte ich das nicht aufschreiben?". Müßte doch dann Maria; das liebliche Bild der Demuth, noch einem weit stärkeren Vorwurfe des Hochmuthes unterliegen, weil sie den Gruss des Engels nicht für sich behalten: .,, gegrüßet seyst du Begnadigte, der Herr ist mit dir, du Gebenedeite unter den Weibern!" Auch die Stelle Cap. 8, 11. 12. muss sogleich wegfallen, da Daniel hier nur ein fremdes Urtheil über sich anführt, durch dessen Weglassung die Geschichtsdarstellung unvollständig geworden seyn würde. Es bleiben also nur die Stellen Cap. 1, 19. 20.

6, 4 fibrig. An der ersteren berichtet Daniel, dass Nebucadnezar bei angestellter Prüfung der Zöglinge ihn und seine Gefährten ausgezeichneter befunden habe als alle übrigen, ja als alle Babylonischen Weisen überhaupt. Bedenkt man aber, dass Daniel kurz vorher Gott als den Urheber dieser Auszeichnung genannt hatte, so dass dieselbe schon einen Theil des großen Gegensatzes zwischen Gott und den Götzen bildet, welcher in den 6 ersten Capp. durchgeführt wird, - Calvin: "Jam tunc voluit Deus illustrare gloriam suam — voluit se ipsum extollere in persona servorum suorum, ut rex cogeretur agnoscere aliquid divinum in istis adolescentibus" — dass das Lob nur relative ausgesprochen ist, die Babylonischen Weisen aber, deren Beschäftigung sich, wie Schlosser l. c. p. 175. bemerktabgesehen von gewissen praktischen Kenntnissen - "auf elendes Kalendermachen und priesterlichen Betrug" beschränkten,") diesen Namen nur katachrestisch führten, etwa wie die Rationalisten den ihrigen, wenn unter ratio die reine Vernanst verstanden wird, wie sie von Gott ursprünglich geschaffen worden - endlich, dass Daniel sich seinen drei Gefährten ganz gleichstellt - so wird jeder Anstols wegfallen. An der zweiten Stelle gehörte die Erzählung von Daniels Auszeichnung vor den übrigen Beamten ebenfalls nothwendig zur Vollständigkeit der Geschichte, in der jeder Zug zur Verherrlichung Gottes dient; dazu kommt, dass Daniel sich hier in einer ähnlichen Lage befand, wie Moses und Paulus, und durch die Ränke seiner Gegner zu einer Art von Apologie gezwungen war.

Grün-

<sup>&</sup>quot;) Vgl. auch Herder Ideen III, p. 72.: "bei der Chaldäer Weisheit darf man sich nicht unsere Weisheit denken. Die Wissenschaften, die Babylon besaß, waren einer abgeschlossenen gelehrten Zanft anvertraut, die bei dem Falle der Nation zuletzt eine häßliche Betrügerinn wurde. — Sie waren Hofphilosophen und sanken als solche auch zu allen betrügerischen Künsten der Hofphilosophen herab." Vgl. bes. Brucker, hist. philos. 1, p. 142. sqq.

# Gründe für die Ächtheit des Daniel.

Somit wären also alle gegen die Ächtheit des Daniel vorgebrachten Gründe widerlegt. Es unterliegt aber keinem Zweisel, dass diese Widerlegung, falls sie als gelungen anerkannt werden muss, zugleich von einer andern Seite betrachtet, als positiv für die Ächtheit beweisend geltend kann, insosern es bei keinem untergeschobenen Buche, wenn dasselbe einmal einer gründlichen Untersuchung unterworsen worden, gelingen wird, alle gegen die Ächtheit vorgebrachten Gründe zu beseitigen. Dieses schon bisher gewonnene günstige Vorurtheil für die Ächtheit des Buches wird aber durch die solgende directe Beweissührung zus sestesten und begründetsten Überzeugung erhoben, so begründet, wie sie nur überhaupt bei einem Buche der Schrift und des heidnischen Alterthums stattsindet.

#### I.

Es ist keinem Zweisel unterworsen, dass das gauze Buch nach der Absicht des Versassers als Werk des Propheten Daniel angesehen werden soll. In Bezug auf den zweiten Theil bedarf dies kaum einer Beweissährung. Es wird in demselben wiederholt und absichtlich hervorgehoben, dass Daniel Versasser sey, so z. B. Cap. 7, 28.: "ich Daniel"; 8, 2.: "ein Gesicht erschign mir; ich Daniel"; v. 15.: "da ich, Daniel, das Gesicht sah"; v. 27.: "und ich Daniel wurde krank"; 9, 2.: "in demselben Jabre merkte ich Daniel wurde krank"; 9, 2.: "in demselben Jabre merkte ich Daniel"; 10, 1.: "dem Daniel, der Belschazar heist, ward etwas geoffenbart". Daniel redet beständig in der ersten Person; es werden die Jahre der Chaldäischen und Medopersischen Könige angegeben, unter denen die Weissagungen ausgesprochen wurden; bei der einen Hauptweisssagung setzt Daniel sogar, um jede Verwechselung Beiter I.

zu verhüten, zu dem Hebräischen Namen den Chaldäisches hinzu - eine Sorgfalt und Genauigkeit, wie wir sie ganz ebense vorzugsweise bei den dem Daniel beinahe gleichzeitigen Sacharjah und Ezechiel, und bei ihnen mehr wie bei den älteren Propheten finden. - Nicht nur die Weissagungen selbst, auch die Überschriften erscheinen deutlich als dem Daniel angehörig Sie hängen meist mit den Weissagungen unmittelbar zusammen, und können daher nicht etwa von einem späteren Sammer hinzugesetzt seyn; so Cap. 8. 9. 10., we sich v. 2. das 17012 2777 auf das: "im dritten Jahre des Königes Koresch" v. 1. zurückbezieht. Zwar wird in zwei Überschriften Cap. 7. und 10. die erste Person durch die dritte eingeleitet, allein wie wenig diess für die Ansicht beweisen könne, dass die Weisstgungen durch einen andern gesammelt seyen, der diese Cherschriften vorangestellt habe, gelft unter andern hervor aus Exechiel Cap. 1, 1-3., wo sich ganz derselbe Personenwechsel findet, nur dass dort die erste Person vorangeht und die drifte nachfolgt, v. 1.: "im dreisigsten Jahre u. s. w. that sich der Himmel auf und ich sah Gesichte Gottes", v. 3. "es kam das Wort Gottes an Ezechiel, den Sohn Busi des Priesters, im Lande der Chaldäer, am Wasser Kebar" — welche Überschrift überhaupt für die Cap. 10. eine volkommene Analogie abgibt, von der Bleck (l. c. p. 231.) behauptet, sie habe etwa fremdartiges, and verrathe sich als von einem andern hinzagesetzt. - Der Gebrauch der dritten Person war dem Deniel aus dem ersten Theile so geläufig, daß er the auch in dem zweiten, wenigstens in den Überschriften, nicht sogleich gem verlassen konnte.

Will nun der Verf. des letzten Theiles unläughar für den Propheten Daniel gehalten werden, so müssen wir es von vornherein wahrscheinlich finden, daß dieses Zeugniß sich such suf den ersten Theil miterstrecke. Denn es ist nicht die geringste Spur vorhanden, daß beide jemals getrennt vonehander vorhanden gewesen. Doch da man die Ausdehnung des Zeug-

nisses auf den ersten Theil geläugnst hat, da selbst Sack (1. c. p. 262.) die Verschiedenheit der Verfasser beider und die nachdanielische Abfassung des ersten behauptet, so liegt es uns hier ob, die Gründe für die Nichtausdehnung des Zeugnisses auf den ersten Theil, wie sie besonders von Bertholdt (Einl. p. 1514.) vorgebracht worden, zu widerlegen, und die Identität des Verf. beider Theile zu erweisen.

Bertholdt behauptet: 1. "es werde im ersten Theile von Daniel in der dritten Person geredet; in dem zweiten Theile trete er selbst redend auf. Fehle es nun gleich nicht an Beispielen, dass Jemand von sich in der dritten Person rede, so lasse sich doch nirgends ein Beispiel auffinden, dass ein Schriftsteller mit der ersten und dritten Person abwechsele." Man kann sich hier kaum überzeugen, dass dem Urheber dieser Behauptung nicht eins von den zahlreichen Beispielen bekannt gewesen seyn sollte, welche die Nichtigkeit derselben erweisen. Finden sich doch solche schon in dem zweiten Theile unseres Buches selbst in den Einleitungen zu Cap. 7. und Cap. 10., um so beweisender, da daraus hervorgeht, wie ein solcher Wechsel speciell dem Verf. nicht fremd gewesen. Die Beispiele Jes. 7. und 20. hat schon Bleek angeführt (l. c. p. 230.) und daraus den Schluss gezogen, dass aus dem Gebrauche der dritten Person im ersten Theile nichts gegen die Ansicht folge, dass derselbe von Dapiel selbst verfasst sey. Zwar hat Gesenius in Bezug auf die erste Stelle behauptet, der Gebrauch der dritten Person erkläre sich daraus, dass v. 1—16. eine spätere, von einem Andern verfaste historische Einleitung zu der in diesem Cap. enthaltenen Weissagung bilden; allein das Unbegründete dieser Annahme ist schon von Kleinert (l. c. p. 481. ff.) grandlich nachgewiesen worden. In Bezug auf Cap. 20. bemerkt Gesenius (Comm. I, p. 642.), der Gebrauch der dritten Person sey hier, se wie bei Jeremias, wo er in den historischen Abschnitten besonders häufig vorkommt, daraus zu erklären, dass der Prophet sieh eines Amanuensis bedient habe.

Hätte nun diese Hypothese irgand etwas für sich, so branchte man sie ja nur auf den Daniel anzuwenden und der Gebrauch der dritten Person könnte ferner keinen Anstofs gewähren. Allein von einem Amanuensis des Jesaias findet nich nicht die geringste historische Spur, und beim Jeremias kann der Gebrauch der dritten Person deshalb nicht auf diese Weise erklärt werden, weil seine Weissagungen nicht theilweise, sondern sämmtlich durch den Amanuensis aufgezeichnet wurden, man also den durchgängigen Gebrauch der dritten Person erwarten müßte. - Was aber diese Hypothese ganz als unhaltbar erweist, ist, dass der abwechselnde Gebrauch der ersten und dritten Person in zusammengehörigen Stücken der Propheten vorkommt, bei denen folglich an eine Abfassung durch den Amanuensis nicht gedacht werden kann. In dem ein Ganzes bildenden Stücke Cap. 1-3. redet Hoseas durch das ganze erste Cap. von sich in der dritten Person; Cap. 2. und 3. dagegen in der ersten; Amos Cap. 7. redet in der Regel in der ersten Person; v. 12. und 14. aber gebraucht er von sich die dritte. Das Beispiel Ezech. 1, 1-3. ist schon früher angeführt worden. — 2. "Es lasse sich gar kein Grund für einen solchen Wechsel anführen. Daniel habe sich füglich auch in dem prophetischen Theile der dritten Person bedienen kösnen." Allein es geht doch schon aus der Vergleichung der angeführten Beispiele, zu denen noch Jes. 36 — 39. hinzugefügt werden kann, hervor, dass die Propheten sich in der Regel nur in historischen Abschnitten der dritten Person bedienten. Kine Ausnahme macht einzig die angef. St. des Amos. Dass ganz besonders die Geschichtschreibung sich zur dritten Person hinneigt, läßt sich auch aus andern Beispielen erweisen. So redet Johannes in seinem Evangelium von sich nie anders ab in der dritten Person, vgl. z. B. 18, 15. 19, 26, 35, 20, 2, 21; dagegen tritt er in der Apocalypse, nachdem er im Eingange wie Daniel und Ezechiel die dritte Person gebraucht hat, redend auf. Es erklärt sich dies aus dem der Geschichte überhaupt

und der heiligen vorzugsweise eignen Streben nach Objectivität. Insbesondere aber nehmen wir durchgängig bei den heiligen Geschichtschreibern die Tendenz wahr, die eigne Persönlichkeit möglichst zurücktreten zu lassen; bei Daniel müssen wir dieselbe um so mehr erwarten, je stärker der Inhalt des histerischen Theiles ohnedem auf dieselbe hinführte; man substituire der dritten Person die erste, und der widrige Eindruck wird nicht anshleiben. Bei den Weissagungen dagegen, und besonders bei den Visionen, ist wegen ihres vorwiegend dra,, matischen Charakters die erste Person ganz an ihrer Stelle, der Gebrauch der drätten würde in der Regel ein fremdartiges Element hineinbripgen. + Nach diesen Bemerkungen muß gerade dieser: Wechsel zwischen der dritten und ersten Person als ein nicht unbedeutender Grund für die Achtheit erscheinen. Dürfen wir dem angeblichen Pseudodaniel eine solche Feinheit des Tactes zuschreiben, wie sie selbst neueren Kritikern abging? Würde er nicht in dem Bestreben, das Ganze als Werk Daniels geltend au machen, auch in dem erstan Theile sich der ersten. Person bedient haben, da der Gebrauch der dritten den Unkundigen so leicht auf die Annahme eines anderen Verf. hinleiten konnte? Würde er nicht auch in den Eingängen zu den Weissagungen sich constant der ersten Person bedient haben?

Findet sieh nun gar kein Grund, die Identität des Verf. des ersten und zweiten Theiles zu läugnen, so muß sie schon eben deshalb zugegeben werden. Denn es liegt am Tage, daß eine Schrift, welche uns als zusammengehöriges Ganzes über-liefert worden, die Präsumtion der Identität des Verf. für sich hat. Doch fehlt es auch nicht an hiereichenden anderweitigen Gründen zum Erweise derselben. 1. Es wäre gewiß ein merkwürdiges Zusammentreffen, wenn zwei Verfasser einer erst später aus ihren Erzeugnissen zusammengesetzten Schrift sich auf gleiche Weise abwechselnd der Hebräischen und der Chaldäischen Sprache bedient hätten, und zwar so, daß der eine Chaldäisch endete, der andere Chaldäisch anfing; und die Chaldäi-

schen Theile beider sieh unmittelbar aneinander schlossen. -In beiden Theilen hat das Chaldaische genau dieselben Eigenthümlichkeiten, wie wir sie später nachweisen werden. Es lässt sich auch gar nicht verkennen, dass das Hobräische der ersten und zweiten Theiles ganz denselben Charakter hat. 2. L finden sich, sobald der Inhalt beider Theile abereinstimmt, beinahe wörtlich übereinstimmende Stellen, vgt. z. B. Cap. 7, 14: שלשנה שלשו עלם די-לא יעדה ופלכותה די-לא תתחבל מוכו רי לעלמין לא תתרובל והיא תקום .mit 2, 44. מלכרא a. s. w. — Cap. 7, 1. stimmt fast wortlich überein mit Cap. 4, 2., selbst das eigenthümliche Cap. 7, 2. חוה הוית וארף vgl. 2, 31. אוה הוית וארף In beiden Theilen stehen die Könige statt der Königreiche, vgl. 2, 38. mit 7, 17. 8, 20. 21. Auf die Übereinstimmung der ganzen Darstellung des Traumes Nebucadnezars in Cap. 2. mit der Vision Cap. 7. haben schon Andere aufmerksam gemacht. 3. Es scheint, dass in den Einleitungen der Weisengungen des zweiten Theiles die in dem ersten gegebenen Nachrichten als bekannt vorausgesetzt werden. Es wird in diesen Einleitungen immer gerade soviel gegeben, als erforderlich ist, sie is die im ersten Theile ausfährlicher dargestellte Geschichte einzureihen. Wäre der zweite Theil vor dem ersten abgefasst worden, so wurde diess genaue Maass nicht immer in demselben beobach tet worden seyn. 4. Den Hauptbeweis aber bildet das fucium dass die Auswahl der Begebenheiten in dem hinterischen Theile offenbar aus demselben Gesichtspunkte geschehen ist, der in dem prophetischen vorherrscht. Dass der Vers. des ersten Theiles nicht etwa die Absicht hatte, eine, so weit die vorhande nen Nachrichten reichten, vollständige Geschichte Daniels 12 schreiben, geht schon daraus hervor, daß abgesehen von Cap. 1und 2., deren Inhalt sich chronologisch unmittelbar aneimendet schließt, die einzelnen Stücke ohne alle Verbindang, selbst ohne Übergangspartikeln, aneinander gereiht sind, so daß die Verst thung entstehen konnte, sie seyen unzusammengehörige Aufsätze verschiedener Verlasser. Ferner würde, wenn diese Voraussetzung richtig wäre, nicht ein Stück (Cap. 3.) eingeschaltet seyn, werin Daniels mit keinem Worte Erwähnung geschieht. Noch mehr aber spricht der Inhalt gegen diese Ansicht. Alle Erzählungen gehen darauf hinaus, zu zeigen, wie Gott unendlich über alles erhaben szy, was menschlicher Wahn über ihn erhebt, oder ihm gleichstellt, wie Er über die Seinen zwar Prüfungen verhängt, aber sie, wenn sie nur in der Treue gegen ihn verharren, aus Gefahren errettet, aus welchen keine menschliche Kraft befreien konnte, und sie zu desto größerem Glücke erhebt. Ebenso aber bildet in dem prophetischen Theile den Hauptgegenstand die Verkündigung der Obermacht Gottes über alle weltlichen Reiche und seiner speciellen Fürsorge für sein Volk. Unter seiner Zulassung entstehen die vier großen Weltreiche; eins geht nach dem andern zu Grunde, bis endlich durch ihn das ewige Reich des Messias gegründet, und das bisher gedrückte Volk Gottes zur Herrschaft erhoben wird. Die Tyrannei des Antiochus Epiphanes und seines Gegenbildes endet sich mit ihrem Untergange u. s. w. (vgl. die weitere Durchführung bei Chr. B. Michaelis, praef. §. 27.). Diese Einheit des Gesichtspunktes führt doch wohl nothwendig auf die Identität des Verf. Denn gewiss ist es sehr unwahrscheinlich, dass der angebliche Vers. des ersten Theiles so tief in den Geist des Verf. des zweiten eingedrungen seyn sollte.

Somit ist also erwiesen, dass die Frage nur die seyn kann, ob Daniel der Versasser des ganzen ihm beigelegten Buches ist, oder nicht. Allein hiemit, scheint es, ist noch nicht viel ausgerichtet. Man hat in neuerer Zeit behauptet, dass es auch für die Ächtheit des zweiten Theiles gar nichts beweise, dass der Vers. ihn dem Daniel beizulegen scheine. Man hat hiebei einen doppelten Weg eingeschlagen.

a. Einige (Biehhorn Einl. Bd. 4. §. 615. b. p. 510. ff., Bertholdt, Comm. und Einl.) behaupten, dass der Verf. sich als Daniel kund gabe, sey blosse Einkleidung, wie sie z. B. auch

in dem Buche der Weisheit stattfinde, wo Salomoh redend eingeführt werde. Der Vers. soll dabei nicht die Absteht gehabt haben, zu lügen oder zu betrügen, so wenig als Gicero, wenn er über philosophische Materieen Freunde sprechen läst, die nie darüber miteinander gesprochen haben, oder wie Homer, Virgil und Tasso, wenn sie Verkündigungen vergugener Begebenheiten berühmten Männern der Vorzeit in den Mund legen. Die Einkleidung in den prophetischen Abschnitten soll weiter nichts seyn, als ein verschönerter Geschichtsvortrag, ein Versuch, Geschichte in poetischer Form vorzutzgen. Um die Illusion zu erhöhen, habe man die historischen Capp., enthaltend, was man an Nachrichten über den Daniel austreiben konnte, yorgesetzt.

Diese Ansicht gibt sich auch bei nur oberflächlicher Bekanntschaft mit unserem Buche, als so unnatürlich zu erkennen, dass man sich kaum des Gedankens erwehren kann, sie verdanke ihr Entstehen nur der Besorgnis, der Abstand swischen einem göttlichen Propheten und einem elenden Beträger möchte für das noch nicht an das volle Licht gewöhnte Zeitalter noch zu groß seyn. Dieser Verdacht einer "weisen Accommodation" wird wenigstens in Bezug auf Bertholdt durch eine eigene Ausserung desselben zur Gewissheit. Er bemerkt zu Cap. 12, 4. (Comm. II, p. 795.): "es ist vielleicht nicht ohne Absicht dieser Zug [vgl. p. 209.] in die Maschinerie der Dichtung verwebt. Man hätte Spuren von der Existenz dieser historischen Voraussagungen in früheren Zeiten suchen können; dadurch wurde es aber ganz begreiflich, warum sie erst jetzt, zu der Zeit, als der Concipient schrieb und wo schon alles Vorausgesagte geschehen war, zum Vorschein kamen." Diese deutliche Erklärung verbreitet Licht über andere verdecktere Fingerzeige bei Eichhorn sowohl, wie bei Bertholdt, und berechtigt uns mit ihnen zusammengenommen beiden den Vorwurf absichtlicher Täuschung ihrer Leser zu machen, freilich für einen Rationalisten in seinen Augen wenig bedeutend, da

ja der rationalistische Christus in solchem wohlgemeinten, unschuldigen Truge vorangegangen, und da selbst diejenigen, welche offen mit dem Bekenntnis hervortreten, dass unser Verf. sein Machwerk in betrüglicher Absicht dem Daniel untergeschoben, sich nicht scheuen, ihn einen frommen Patrioten, und einen eifrigen Verehrer Jehovahs (vgl. Bleek, in der Berl. theol. Zeitschr. 1, p. 158.), oder einen Weisen (vgl. de Wette l. c. §. 257.) zu nennen.

Wir könnten uns nun die Widerlegung dieser Ansicht bei so bewandten Umständen vielleicht ganz ersparen, zumal da sie jetzt, nachdem Gesenius, de Wette, Bleek, (welcher 1. c. p. 247, erklärt, sie sey so unnatürlich, dass man sich wundern müsse, wie sie irgend habe Beifall finden können, und dass, wenn nur zwischen dieser Ansicht und der von der Achtheit die Wahl offen stände, man kein Bedenken tragen dürfe. zu der letzteren wieder zurückzukehren) und Kirms sich gegen sie erklärt haben, ziemlich als verschollen betrachtet werden kann; doch wollen wir, theils wegen der in einer Monographie anzustrebenden Vollständigkeit, theils weil diese Ansicht sich bei einzelnen Individuen durch lange Gewöhnung festgesetzt haben mag, hier wenigstens einige Gegenbemerkungen geben. 1. Wollte der Verf. blos einen künstlich eingerichten Geschichtsvortrag geben, war es, wie in dem Buche der Weisheit, blosse Einkleidung, dass er als Daniel auftritt, wie ist es denn wohl zu erklären, dass man den Zweck seines Buches von jeher nicht für historisch, sondern für prophetisch gehalten hat? Nur von dieser Betrachtungsweise aus wird die Aufnahme des Buches in den Canon begreiflich, die nach Eichhorns und Bertholdts eigener Annahme unmittelbar nach der Abfassung erfolgt seyn soll; wir finden sie schon in dem ersten Buche der Makkabäer; um die Zeiten Christi übten unter allen Weissagungen des A. T. die des Daniel den meisten Einstals aus. Wo fände sich aber für eine solche Täuschung in der Geschichte auch nur in verringertem Maasstabe eine Analogie?

234

Wer hatte wohl je daran gedacht, bei Virgil und Tasse wahre Weissagungen an suchen? - 2. Es ist selbst von den Vertheidigern dieser Ansicht nicht geläugnet worden, dass ein Theil der Verkündigungen im Cap. 7 — 12., Alles, was das Messianische Reich und die Messianische Zeit betrifft, prophetisch sey. Dieser Theil steht aber mit dem Übrigen in der engsten Verbindung, und es lässt sich gar nicht einsehen, wie für Beides ein ganz verschiedener Zweck behauptet werden könne. 3. Es kommt mehreres Einzelne vor, was die Hypothese einer bloßen Einkleidung zurückweist. Dahin gehört namentlich das absichtliche Hervorheben der Abfassung von Daniel im zweiten Theile, die ausdrückliche Erwähnung, dass er selbst die Weissagungen niedergeschrieben, die Hinzufügung des Chaldaischen Namens Belsehazar ganz besonders aber die genaue Angabe des Ortes, an welchem, und der Zeit, zu welcher dem Daniel jede Vision zu Theil wurde. Diese Genauigkeit ist, wie schon bemerkt, bei Daniel größer, wie bei den älteren Propheten und ihm mit dem Ezechiel und Sacharjah gemeinsam; sie scheint eine Folge des Aufenthaltes in Babylonien, unter einem Volke, zu seyn, das sich mit der Zeitrechnung vielfach beschäftigte. Wo ließe sich aber wohl ähnliches irgend da auffinden, wo die Weissagung blos als Einkleidung der Geschichte dient? Ferner, es wird mehrfach ein ganz besonderes Gewicht darauf gelegt, dass die Weissagungen dem Daniel selbst und seinen Zeitgenosses großentheils unverständlich, erst gegen die Zeit der Erfüllung und auch dann nur für die Frommen, ihr volles Licht erhalten Hier wird also dasjenige unserm Buche beigelegt, was im N. T. (2 Petr. 1, 20. ff. πασο πραφητείο γραφης ίδίας επιλύσεως ού γίνεται ού γάρ βελήματι άνδρώπου ήνέχλη ποτέ προφητεία, άλλ' ύπο πυεύματος άγίου φερόμευοι ελάλοσαν αγιοι Εκοῦ απερωποι), als Charakter der göttlichen Weissegung angegeben wird, was sich nur so erklärt, entwader dals die Weissagungen unseres Buches wirklich ächt und göttlich sind, oder von einem Beträger für solche ausgegeben werden. 4. Es

spricht gegen diese Ansicht der Gesiehtspunkt, welcher, wie oben gezeigt worden, in dem historischen und prophetischen Theise suf gleiche Weise vorherrscht. 6. Schon Andere haben bemerkt, daß, einen biese historischen Zweck angenommen, untberwindliche Schwierigkeiten daraus entstehen; daß ein und deselben Begebenheiten mehrsach erzählt seyn würden; serner, daß die Einkleidung dann so über Gebühr ausgadehnt seyn würde, daß der Zweck oft hinter ihr zurückträte; so stillte die Einkleidung das ganze 10te Csp.; in Cap. 9. nähme sie 23 Verse ein, und der Geschichte blieben nur 4. — Dasu kommt dann endlich 6. noch, daß diese Ansicht im entschiedenen Widerspruche steht gegen die Aussprüche Christi und der Apostel, welche das Buch Daniel durchgängig nicht als ein historisches; sondern als ein prophetisches betrachten.

b. Andere (Gesenius, de Wette, Bleck, Kirms) behaupten, der Verf. habe in absichtlieher Täuschung seine Weissagungen den Daniel untergeschoben. Zu einer Zeit, wo des Prophetenthum schon längst erloschen, habe er seine Volksgenessen aufrichten und stärken wellen durch Weissagungen des bevorstehenden Sieges der Theokratie, die er zur besseren Beglaubigung und sam Ersatze der eigenen mangelnden Glaub-würdigkeit dem alten Seher Daniel, von welchem die Sage erzählte, zuschrieb. Die prophetische Hindeutung auf Begebenheiten, die sehon erfolgt waren, sollte dazu dienen, seinen Weissegungen auch in Bezug auf die wirklich noch nicht eingetretenen Glauben zu verschaffen.

Es liegt am Tage, dass die Vertheidiger dieser Ansicht die Beweickraft des Argumentes, welches daraus entnommen wird, dass der Verf, des Buches sich selbst als Daniel zu erkennen gibt, nicht längnen können. So wie im gemeinen Leben, so gilt auch in der Critik alter und neuer schriftstellerischer Erzeugnisse die Regel, dass Niemand ohne bestimmte Gründe Jemanden für einen andern erklären darf, als für den er sich ausgibt, wenn er sich nicht einer Verläumdung schuldig

machen will. Würde in dem ganzen Buche nur, von Daniel geredet, und ließen sich weder für nech gegen seine Autorschaft andere Gründe beibringen, so müste die Sache unentschieden bleiben. So aber sind wir insofern im Vortheil, dass wir die Präsumtion für die Achtheit für uns haben, und dels den Gegnern die Beweisführung für das Gegentheil obliegt, eine Anforderung, der sie, wie wir gesehen haben, auf keine Weise antsprechen können. - Für denjenigen aber, welcher irgend fähig ist, den Geist unseres Buches zu fassen, muß dieses Argument noch eine weit höhere Beweiskraft erlangen. "Eine solche Entgegensetzung - hemerkt Sack L. c. p. 282. - des größten Weltreiches und des Reiches Guttes, des Manschenbefahles und des Wortes Gottes, ruchloser Selbstvergetterung and prophetischer Frömmigkeit und Freimütbigkeit, eine solche Vereinigung von Einfalt der Form mit Großartigkeit der Gegenatände — diels Alles ist einzig, nicht nur in der nichthebräischen und apokryphischen Litteratur, sondern selbet in der kanenischen," - Und ein Verfasser, der einen so hohen und tiefen Geist offenbart, dals wir unwillkührlich dazu bingetrieben werden, mit der ganzen ohristlichen Kirche eine besondere göttliche Mitwirkung bei der Absassung seines Werkes ansunchmen, der so tief von der Gnade Gottes durchdrungen ist, dass er in allen Dingen ihm allein die Ehre gibt, der die Seligkeit der Frommen so erhaben schildert - soll ein Betrüger seyn, so eingeweiht in die Künste der Lüge, dass er aus Feinste die Rolle, die er übernommen, zu spielen verstand, und Zeitgenossen und Nachwelt täuschte? Wahrlich, die Gründe müßten sehr stark seyn, die uns vermögen könnten einer solchen Annahme beizutreten! Die ganze Litteraturgeschichte liefert für eine solche Erscheinung keine Analogie. Wir besitzen keine untergeschobene prophetische Schrift, die sich nicht als ein echlechtes, unselbstständiges Machwerk zu erkennen gäbe. Man vergleiche z. B. die Sibyllinischen Orakel, auf welche sich Blook als auf eine analoge Erscheinung beruft. Er selbst hat von

ihnen eine so geringe Meinung, dass er gesteht, er würde die Mühe bedauern, die er auf sie verwandt, wenn sich nicht ausihnen manche historische Notiz gewinnen ließe.

#### II.

Die Unächtheit des Buches Daniel läß sich mit der Geschichte des Canon auf keine Weise in Vereinigung bringen. Wir müssen, um dies nachzuweisen, hier tiefer in die letztere eingehen, da wir uns auf keine vorhandene genägende Arbeit berusen können.

Was war das Geschäft der Sammler des Canon? Sie hatten die Werke derjenigen Schriftsteller, deren göttliche Eingebung von jeher, wenigstens von den Frommen, allgemein auerkannt war, und die daher schon unter dem ersten Tempel, falls sie damals schon vorhanden waren, für canonisch galten, zu sammeln, zu ordnen, und in eine geschlossene Sammlung zu vereinigen, und eben dadurch von allen übrigen litterarischen Erzengnissen, die entweder nur mit dem gewöhnlichen Beistande des Geistes geschrieben, oder gar untergeschohen und verführerisch waren, oder schon ihrem Inhalte nach nicht auf Heiligkeit Anspruch machen konnten, zu unterscheiden.

Wann wurde dies Geschäft begonnen und vollendet? Hierüber findet sich eine doppelte Ansicht. Die Jüdische Synsgoge und die ältere Christliche Kirche stimmte, obgleich über die Urheber der Sammlung und das Wie derselben die Meinungen verschieden waren, doch darin überein, dass die Sammlung des A. T., wie sie uns jetzt vorliegt, zu den Zeiten des Esra und Nehemia (beide lebten und wirkten wahrscheinlich noch geraume Zeit zusammen zu Jerusalem, vgl. Nehem. 8, 9. 10, 2., wenn gleich Esra seine dortige Wirksamkeit um 13 Jahre früher begann, vgl. Ges. thes. s. v. Artachschasta, Bleek p. 200.), und der ihnen gleichzeitigen Propheten Haggai, Sacharjah, Maleachi vollendet worden sey. Dagegen hat man

tung aufgestellt, der Canen des A. T. sey allmählig und gleichsam von selbst entstanden; man habe zur Zeit des Esra und Nehemia mit der Sammlung nur angefangen, und sey in die sem Geschäfte, sowie in dem der neuen Hervorbringung, noch fortgefahren bis gegen das Jahr 150 v. Chr.

Es muss schon sehr auffallen, dass die letztere Ansicht, abgeschen von den unbegründeten Annahmen über das Alter einiger biblischen Bücher, die hier gar nicht im Betracht kommen därfen ")," so gar sehr von allen Gründen entblöfst ist. De Wette bewährt auch hier seinen häufigen Wahleprach: stat pro ratione voluntus. Ex begnügt sich, gleich als wäre er bei der Sammlung des Canon zugegen gewosen, mit der blolsen Versicherung, dass dieselbe auf diese Weise vor sich gegangen. Bleck, welcher in einigen Stücken von der neueren Ansicht als zu weit gehend abweicht, hat sich zwar bemäht, für die von ihm beibehaltene wesentliche Grundlage derselben zwei Grände beizuhringen, allein es wird sich bei der näheren Prüfung derselben zeigen, dass er nur durch das Interesse verleitet ihnen Beweiskraft beilegen konnte. Er behauptet, die übrigen Bücher des A. T. könnten erst nach der Zeit des Nehemias mit dem Pentateuch zu einem Ganzen vereinigt seyn,

<sup>\*\*)</sup> Es darf nicht nehemerkt bleihen, daß selbst im dieser Beziehung die Geguer, durch das Gewicht der Gründe gezwungen, schon anfangen, theilweise auf den richtigen Weg zurückzukehren. Dieß ist namentlich in Bezug auf die Psalmensammlung der Fell. Das Worksandenseyn Makkabäischer Psalmen, worauf Bertholdt als auf einen der sichersten Beweise für die spätere Schließung des Canons sich beruft, wird nicht nur von Bleek (l. c. p. 203.) und von Haßter (de Psalm. Maccabaicis partic. 1. Ulm 1827), sondern selbst von de Wette (Comment. z. d. Ps., Aufl. 2. 3.) und von Gesensius (Vorrede zu Grambergs Religionsg. p. XII.), welche früher diese Ansicht entschieden vertheidigten, bestritten, und zugegeben, daß in der ganzen Sammlung kein Psalm sich finde, welcher über die Zeiten des Essa und Nehemia hinausgehe.

and swer aus folgenden Gründen: 1. Nehem. Cap. 8-10. verpflichte Kera das Velk von Neuem auf feierliche Weise auf die Haltung des Gesetzes. Hier sey allein von dem Pentateuche die Rede, waren damals die übrigen Schriften schon mit dem Pontateuch zu einem Ganzen mit gleichem kanonischen Ansehen verbunden gewesen, so würde Esra auch auf sie verpflichtet haben. Ein sonderbarer Schluss! Mit demselben Rechte könnte man auch behaupten, dass die übrigen Bücher auch zur Zeit der Makkabäer noch nicht mit dem Pentateuch zu einer Sammlung vereinigt gewesen und als kanenisch betrachtet worden, weil in dem ersten Buche der Makkabäer immer nur von dem Eifer für das Gesetz die Rede ist, oder dass die Propheten sich selbst nicht für inspirirt gehalten, weil sie auf das Gesetz als auf die Grundlage der Theokratie zurückweisen, vgl. z. B. Jes. 8, 16. 20. Mal. 3, 22. Enthielt ja doch der Pentateuch den ganzen Inbegriff der Gesetzgebung, und nur auf diese kam es damals an, für elle Zeiten der Theokratie. Die Propheten gaben in dieser Beziehung nichts Neues und durften nichts Neues geben, da sie selbst in dieser Hinsicht streng au den Pentateach gebinden waren. Sie sowohl, wie die Verf. der übrigen Bücher, waren nur berufen, den Inhalt des Gesetzbuches ins Liebt zu setzen, ans Herz zu legen, speciell anzuwenden, die Erfältung der in ihm enthaltenen Drohungen und Verheißungen zu zeigen, und diese, nicht die Gesetze, näher zu bestimmen und weiter auszubilden. Die Unhaftbarkeit der Ansicht, dass die Schriften der Propheten zur Zeit des Esra nicht für kanonisch, d. h. nicht für inspirirt gehalten seyen, liefse sich, wenn es nöthig wäre, aus den Schriften der älteren und der dem Esra und Nehemia gleichzeitigen Propheten (vgl. z. B. Sach. 1, 4. 7, 7. 12.), und aus den historischen Büchern gleich handgreislich darthun. Wir brauchen aber in einer Sache, die eigentlich gar keines Beweises bedarf, nicht so weit auszuholen; die Rede des Esra selbst liefert denselben ganz vollständig. Esra sagt Cap. 9, 26.: sie erwürgten deine Propheten;

2. 2 Makk. 2, 15. habe sich eine Notiz aus verloren gegangenen Denkwürdigkeiten des Nehemia erhalten, wonach dieser eine Sammlung von Schriften anlegte, offenbar von solchen, die für sein Volk einen besonderen Werth hatten, und bisher noch nicht gesammelt waren. An der Richtigkeit dieser Nachrichten haben wir gewiß nicht Grund zu zweifeln. Diese Stelle sey in mehrfacher Hinsicht wichtig. Sie zeige, dass zur Zeit des Nehemias noch nicht daran gedacht worden sey, den Pentateuch mit den übrigen Schriften zu einem Ganzen zu verbinden. Denn der Pentateuch werde in ihr gar nicht erwähnt; er müsse also kein Bestandtheil der von Nehemias angelegten Sammlung gewesen seyn, Man müsse daher erst später die Schriften in den Canon aufgenommen haben, die man damals noch davon ausschloß, und denen man nur in religiöser und in geschichtlicher Hinsicht ein besonderes allgemeines Inseresse zuschrieb. Ferner, die Sammlung des Nehemias sey in gewisser Hinsicht reichhaltiger gewesen, wie der spätere Canon; denn sie habe anserdem die επιστολάς βασιλέων περί άναθη μάτων, wahrscheinlich Briefe ausländischer Fürsten über Schenkungen an den Tempel, enthalten, die man später, als man die SammSammlung des Nehemias mit dem Gesetzbuche vereinigte, nummehr von dem Gesichtspunkte der Heiligkeit ausgehend, als Schriften heidnischer Fürsten ausgeschlossen habe. Auf der andern Seite aber ärmer. Denn sie habe von den Hagiographen nur unsere Psalmensammlung enthalten:

In dieser ganzen Argumentation finden sich genau so viele Irrthümer, als Behauptungen.

Wir setzen vor Allem die Stelle, die so Vieles und Wichtiges beweisen soll, vollständig hieher: Ἐξηγοῦντὸ δὲ καὶ ἐν τοῖς ἀναγραφαῖς καὶ ἐν τοῖς ὑπομυηματισμοῖς τοῖς κατὰ τὸν Νεεμίαν τὰ αὐτὰ, καὶ ὡς καταβαλλόμενος βιβλιοξήκην, ἐπισυνήγαγε τὰ περὶ τῶν βασιλέων καὶ προφητῶν, καὶ τὰ τοῦ Δανίδ, καὶ ἐπιστολὰς βασιλέων περὶ ἀναξημάτων.

Es ist zuvörderst unverzeihlich, eine Notiz in dem Machwerke eines plumpen Betrügers, welchen Namen der Verf. des untergeschobenen Briefes, der dem zweiten Buche der Makkabäer vorgesetzt ist, mit vollem Rechte verdient, mit Ignarirung der früheren gründlichen Untersuchungen (wir verweisen nur auf Rainoldi, censura librr. apocrr. p. 1319. und besonders auf des scharfsinnigen und gelehrten Wernsdorf, comment. de fide bistor. librr. Macc., Breslau 1747, p. 166. sqq. und p. 181. sqq.), mit solcher Zuversieht zu benutzen, als sey sie aus der reinsten historischen Quelle entnommen. Entschuldigt würde dies Verfahren einigermaalsen, wenn dieser Betrüger wirklich verloren gegangene ächte Denkwürdigkeiten des Nehemias benutzt hätte. Allein wie lässt sich daran auch nur denken?

Waren wirklich Denkwürdigkeiten des Nehemia vorhanden, in welchen sich die von dem Verfasser angeführte Nachricht befand, so müßte es nach der jämmerliehen Beschaffenheit der ührigen Nachrichten, die er von Nehemias anführt, ein elendes Apocryphum gewesen seyn. Allein selbst das Vorhandenseyn einer solchen Quelle verliert bei näherer Betrachtung alle Wahrscheinlichkeit. Sowie bier den Nehemias, so

citirt der Verf. v. 4. 5. den Jeremias, v. 11. den Moses, ohne dals das, was er aus ihnen anführt, sich in ihren kanonischen Schriften befände. Auch in keiner der uns erhaltenen Apokryphischen Schriften kommt das von ihm Angestikrte vor. Ist es nun wohl wahrscheinlich, mit Gaab (Comm. z. den Apokr. z. d. St.) auzunehmen, dass der Verf. drei Apokryphische Bücher benntzt habe, die uns bis auf die letzte Spur verloren gegangen seyen? Ist diess nicht um so unwahrscheinlicher, da das, was er v. 2. aus dem Jeremias anführt, dass der Prophet seine Volksgenossen zur treuen Anhänglichkeit an das Gesetz und zur Vermeidung der Abgötterei ermahnt habe, sich wirklich is dem kanonischen Jeremias Cap. 44. findet? Viel wahrscheinlicher ist es, dass der Verf., die grobe Unkenntnis der Schrift, die er selbst offenbart, - indem er z. B. Cap. 1, 18. die durch Serubabel und Josua geschehene Erbauung des Tempels und des Altars dem Nehemias beilegt, demselben die religiösen Anordnungen zutheilt, die nach den Büchern Esra und Nehemia von Esra besorgt wurden, den er kaum zu kennen scheint, wie er z. B. dem Nehemias, der nie Priester war, die Anordnung der Opfer zuschreibt, nach Cap. 2, 15. nicht weifs, daß die Agyptischen Juden dieselben heiligen Bächer haben, wie die Palästinensischen, - auch bei seinen Lesern voranssetzend, sich dreist auf die kanonischen Bücher des Moses, Esra und Nehemia berufe, ohne sich darum zu bekömmern, ob das aus ihnen Angeführte wirklich in ihnen enthalten war, oder nicht. Ist nicht diese Frechheit der andern, mit der er sich den Namen des Judas Makkabaeus anmaasst, vollkommen würdig?

Steht es nun also mit diesem locus classicus, so ist es schon von vornherein höchst unwahrscheislich, dass er das enthalte, was Bleek in ihm findet. Denn gesetzt auch einmal, Bleeks Ansichten vom Canon wären die richtigen, wie ließe sich wohl bei einem solchen Schriftsteller ein so genaner historischer Bericht über diesen Gegenstand erwarten? Diess Vorurtheil bewährt sich dann auch bei näherer Prüfung als voll-

kommen begründet. Unrichtig ist es, dass der Verf. unter den Schriften, die Nehemias gesammelt haben soll, solche verstanden habe, die früher noch nicht gesammelt gewesen. Denn wean er v. 14. sagt, Judas habe auf dieselbe Weise (ώσαντως) die im Kriege zerstreuten heiligen Schriften wiederum gesammelt (έπισυνήγανε), so geht doch daraus wohl hervor, dass er annahm, die von Nehemias wieder gesammelten Schriften seven auch schon vor dem Exil in einer Sammlung vorhanden gewesen. Unrichtig ist die Hauptsache, die gerade bewiesen werden soll, dass der Pentatench sich nicht in dieser Sammlung des Nehemias befunden habe. Es zeigt sich hier recht deutlich, dass es nicht hinreicht, eine einzelne citirte Stelle nachzuschlagen, sondern daß man einen sicherern Weg geht, wenn man auch das Vorhergehende und Nachfolgende zu Rathe zieht. Der Verf. hatte vorher erzählt, wie Jeremias bei dem Untergange des Staates, neben dem heiligen Feuer und der Bundeslade. auch das Gesetzbuch gerettet, und dasselbe sichern Mannern abergeben habe, vgl. v. 2. Wie konnte er nun nachher den Pentateuch unter den von Nehemias aus der Zerstreuung aufgesammelten Schriften anführen? Was schon vorhanden war, durfte nicht erst aufgesucht werden. - Ebenso unrichtig ist auch die Behauptung, dass die Sammlung des Nehemias ein Stück enthalten habe, was sich in unserm Canon nicht finde, die επιστολας β. π. αν. Es kann wohl gar kein Zweisel seyn, was unter diesen Briefen zu verstehen ist. Es sind die in dem Bache Està und Nehenia enthaltenen Briefe der Persischen Könige von Cyrus bis auf Artaxerxes, worin sie dem Tempel reiche Geschenke und dem Judischen Volke große Begunstigungen verwilligen. Selbst der Ausdruck findet sich bei Josephus XI, 5. (καὶ τὰ δεδομένα σοι ίερα σκεύη ἀναβήσεις) in dem Briefe des Persischen Königes an den Esra wieder. An welche andere Briefe liefse sich auch wohl, die Richtigkeit der Nachricht vorausgesetzt, denken? Der Verf. dachte sich nun wohl, dass die Bücher Esra und Neltemia, oder we-

nigstens das letztere, erst nach dem Tode, oder wenigstens in der letzten Zeit derjenigen verfast seyen, deren Thaten sie beschreiben. Die Sammlung der heiligen Schriften durch Nehemias aber glaubte er in den Anfang seiner Wirksamkeit in Jerusalem setzen zu müssen. So wurde er also von selbst darauf geführt, den Nehemias in die von ihm gegründete Bibliothek nur die in sein Werk eingeschalteten Urkunden niederlegen zu lassen. — Endlich, wenn der Verf. nur 7à 700 Aquib neunt, so würde daraus auch bei einem besseren und genaueren Schriftsteller noch nicht folgen, dass er die übrigen Hagiographen von der Sammlung des Nehemias ausschloss, zumal da die folgende Parallelisirung mit der von Judas Makkabäus veranstalteten Sammlung zeigt, dass er an nichts anderes dachte, als an eine vollständige Sammlung der Schriften des späteren Canons, nur mit der so eben erwähnten Ansnahme. Mit demselben Rechte könnte man auch aus Luc. 24, 24., wo die ganze dritte Sammlung unter dem Namen ψαλμοί angeführt wird, schließen das sie zur Zeit der Verf, des N. W. gar nichts außer den Pealmen enthalten habe. Es ist bekannt, dass man die dritte Sammlung, weil sie keine characteristische Benennung hatte, durch verschiedene allgemeine, oder nur von einem Hanntbestandtheil entnommene Benennungen bezeichnete. Was konnte auch der Verf. für ein Interesse haben, eine genauere Bezeichnung oder gar eine vollständige Aufzählung der einzelnen Bücher zu geben, da er die ganze Notiz über die von Nehemias veranstaltete Sammlung nur wegen der folgenden Nachricht über das ähnliche Verfahren des Judas Makkabäus gab? Ist doch die Bezeichnung der sämmtlichen prophetisch-historischen Bücher, der prophetae priores, durch τὰ περί τῶν βοσιλέων chenso ungenau, da sie, genau genommen, nur auf einen Theil der Bücher Samuelis, und auf die Bücher der Könige, auf das Buch Josua und der Richter aber gar nicht passt. - Doch wir darfen hier um so weniger ausführlich seyn, da Bleek es selbst p. 204. nicht unwahrscheinlich findet, daß die übrigen poetischen Bächer der Sammlung von dem Verf. mit Stillschweigen übergangen seyen. Wenn aber diese, warum nicht auch die übrigen?

Wir glauben jetzt, nachdem erwiesen worden, dass die entgegengesetzte Ansieht gar nichts für sich hat, zu der Begründung der unsrigen übergehen zu können.

Zeugnisse für sich. Wir beginnen mit dem bedeutendsten, dem des Josephus. Dieser sagt in der berühmten Stelle c. Apionem 1, 8.: die Begebenheiten von der Regierung des Artaxerxes and bis auf seine Zeit seyen zwar auch in Schrift ver-Mist worden; aber die Schriften aus dieser Periode würden nicht für gleich glaubwürdig gehalten, wie die früheren, weil in derselben keine ununterbrochene Reihenfolge der Propheten stattgefunden. ('Απὸ δὲ 'Αρταξέρξου μέχρι τοῦ κας ἡμᾶς χρόνου γέγραπται μεν έκαυτα, πίστεως δε ούχ όμοίας ηξίωται τοᾶ; προ αὐτών, διὰ τὸ μη γενέσθαι την τών προφητών ἀκριβή διαδοχήν.) Es könnte auf den ersten flüchtigen Anblick scheinen, als ob Josephus hier nicht den terminus ad quem der Sammlung, sondern nur der Absassung der heiligen Schriften angebe. Dass dem aber nicht so sey, zeigt die nähere Retrachtung des Grundes, weshalb die späteren Schriften den älteren nicht gleichgeschätzt werden. Josephus läugnet gar nicht, dass auch in der späteren Zeit einzelpe Männer sich auch bei der Absassung ihrer Schrifen der Einwirkung des göttlichen Geistes erfreut haben mögen; er behauptet vielmehr anderwärts die, wenn gleich sehr sparsame, Fortdauer der Gabe der Weissagung; vgl. de bell. Jud. 1, 3. von dem Jo. Hyrcanus: τρία γοῦν τά κρατιστεύουτα μόνος είχε, την τε άρχην τοῦ έπνους, τήν τε αρχιερωσύνην, και προφητείαν ωμίλει γώρ αὐτῷ τὸ δαιμόνιου, ως μηδέν των μελλόντων άγνοείν. Er leitet vielmehr die mangelnde Glaubwürdigkeit der spätoren Schriften davon ab, dass nicht wie früher eine ununterbrochene Reihenfolge von Gott erleuchteter Männer stattfand, von denen die

#### 246 Gründe für die Ächtheit des Daniel.

späteren immer von der göttlichen Erleuchtung der früheren Zeugniss ablegten, so dass das Volk nicht darüber in Ungewisheit blieb, ob es eine Schrift für göttlich halten sollte, oder nicht. Fand nun dieser Grund statt, so steht es fest, daß nach der Ansicht des Josephus mit der Aufhörung der genauen Reihenfolge der Propheten auch der Canon geschlossen seyn musste. Denn gesetzt auch, es wäre nachher noch eine Schrift nachgefunden worden, welche wirklich von einem von Gott erleuchteten Manne der älteren Zeit abgesasst worden, oder sich als solche geltend machen wollte, so würde sie doch nicht in den Canen haben aufgenommen werden können, aus demselben Grunde, welcher die Aufnahme der späteren Schriften, auch ihre göttliche Eingebung angenommen, unmöglich machte, dem Mangel an gehöriger Beglaubigung. Josephus setzt nun aber einen doppelten terminus ad quem der Absassung, und, was nach ihm damit zusammenfällt, der Sammlung der biblischen Schriften — die Regierung des Artaxerxes, und das Anshören der muntenbrochenen Reihenfolge der Propheten. Lassen wir den ersteren vorerst bei Seite; und suchen davon unabhängig den letzteren zu bestimmen. Das vorhandene Material setzt uns hiezu vollkommen in den Stand; auch ist dasselbe schon von mehreren, am bessten von Vitringa, in der trefflichen Abhandlung: de defectu prophetiae post Malachiae tempora, obss. sacrr. t. II. p. 336. sag. verarbeitet worden. Die Juden, deren Zeugniss gegen sich selbst hier ebenso vollgültig ist, wie das des Epimenides gegen die Cretenser, behaupten einmüthig, dass nach Haggai, Sacharjah, Maleachi sich die Reihenfolge der Propheten, nachdem sie mehrere Jahrhunderte ununterbrochen fortgegangen, geschlossen habe; ja sie sprechen der Zeit nach Esra und Nehemia auch den 2777 717 ab, dessen sich nach ihrer Meinung die Verfasser der Hagiographen erfreuten, und den Josephus nach seinem weiteren Sprachgebrauche, wonach durch προφητεία die göttliche Eingehung überhaupt bezeichnet wird, unter dem Prophetenthum mit begreift.

Schon in dem 1sten Buche der Makkabäer erscheint nicht nur Cap. 4, 46. 14, 41. das Proplietenthum als zur damaligen Zeit als erloschen, sondern es wird auch Cap. 9, 27. das Aufhören des Prophetenthums ausdrücklich für gleichzeitig erklärt mit den Anfängen der ersten Anpflanzung am Jordan. Es heißt dort: καὶ ἐγένετο Ελίψις μεγάλη ἐν τῷ Ἰσραὴλ, ήτις οὐκ έγενετο ἀφ΄ ής ἡμέρας οὐκ ὤφρη προφήτης ἐν αὐτοῖς. der letzten Worte setzt Josephus, Arch. XIII, 1., als gleichbedeutend μετά την έκ Βαβυλώνος ἐπάνοδον, was nur etwas weiter gesagt ist. Mit dem ersten Buche der Makkabäer und dem Josephus stimmen die übrigen älteren und jüngeren hebrüischen Schriftsteller vollkommen überein. Überall erscheint Maleachi als der letzte Prophet. Der Verf. des Buches Cosri sagt, die Prophetin habe unter dem zweiten Tempel ungefähr vierzig Jahre fortgedauert. Nach dem Tode des Haggai, Sach., Mak, sagen die Talmudisten, schied der hellige Geist von Israel und stieg empor. - Jesephus spricht also bestimmt aus, dals im dem Zeitelter des Esra, Nebemia, Haggai, Sach., Mal. der Canon geschlossen worden sey, und diese Bestimmung hat um so mehr Gewicht, da er sie schon dem Ausdrucke nach nicht als Privaturtheil, sondern als das Urtheil der ganzen Jüdischen Kirche seiner Zeit gibt. Mit Recht bemerkt Eichhorn, in der beachtungswerthen Abh., hist. Unters. über den Canon, (Repert. Th. 5. p. 253.): "hätte Josephus seine eigene von der allgemeinen abweichende Meinung vom Canon vortragen wollen, so würde er sich ohne Zweifel eingeschränkter ausgedrückt haben, ", halte ich nicht für so glaubwürdig als jene", oder ", "halten die Pharisäer nicht für so glaubwürdig wie jene"", zumal da er sonst allgemeine und Particularmeinungen genau unterscheidet." Diess gewiss sehr bedeutende Zeugniss für die ältere Ansicht vom Canon haben die Gegner, namentlich Bertholdt (Einl. p. 1519.), und Bleck (p. 197.) durch die Bemerkung .zu beseitigen gesucht, dass sich dasselbe nicht auf geschichtliche, oder traditionelle Gründe stütze, sondern blos ein Schluss des **248** 

Josephus sey: dieser nämlich versetze die Begebenheiten des Buches Esther, und also auch, die, wie er meinte, denselben gleichzeitige Abfassung desselben in die Zeit des Artaxerxes, und nehme nun aus dieser Bestimmung des Alters des jungsten Buches ab, zu welcher Zeit der Canon geschlossen seyn müsse. Allein diese Aushülfe lässt sich leicht als unstatthast und nur aus der Verlegenheit hervorgegangen nachweisen. Josephus gibt ja sein Urtheil ausdrücklich nicht als Privaturtheil, sondern als Urtheil der Jüdischen Kirche, und was noch wichtiger ist, er gibt nicht blos die Regierung des Artaxerxes, sondern auch das Aufhören der genauen Reihenfolge der Propheten als den Termin der Schließung des Canon an. Fassen wir nun den letzteren ins Auge, so können wir unmöglich zugeben, dass Josephus den Termin der Schließung des Canon nach seiner Ansicht von dem Alter des Buches Esther bestimmt habe. Denn beide befinden sich ja deutlich im Widerspruche. Josephus versetzt bekanntlich den Esra und Nehemia und die ihnen gleichzeitigen Propheten unter die Regierung des Xerzes, mit deren Ende ihm also die genaue Reihenfolge der Propheten aufhört; dagegen versetzt er das Buch Esther statt unter Xerxes unter Artaxerxes. So kam er also durch diese doppelte unrichtige Bestimmung in die Verlegenheit, entweder das Buch Esther vom Canon ausschließen zu müssen, oder der allgemeinen Ansicht, dass mit dem Aufhören der genauen Reihensolge der Propheten auch der Canon geschlossen worden, zu widersprecken. Beides durste und konnte er nicht. Er suchte sich also so zu helfen, dass er die Schwierigkeit, die er nicht zu heben vermochte, durch Unbestimmtheit des Ausdruckes verdeckte. Auf der einen Seite liefs er sich den Canon mit der Regierung des Artaxerxes schließen, ohne anzugeben, ob mit dem Anfange, oder mit der späteren Zeit derselben - denn hätte er das erstere gesagt, so würde man ihn gefragt haben, wie denn das Buch Esther in den Canon hereingekommen, hätte er das letztere, wie er seinen eigenen Bestimmungen zuwider die Reihenfolge

der Propheten bis in diese Zeit verlängern könne —; auf der anderen Seite setzte er als terminus ad quem, das Aufhören der Reihenfolge der Propheten, hütete sich aber wohl ausdrück-lich zu sagen, was er, wenn man in ihn gedrungen, hätte sagen müssen, daß dies Aufhören mit dem Tode des Esra, Neh, und der gleichzeitigen Propheten stattgefunden. Gerade durch diese Unbestimmtheit aber blieb seine Angabe die mit der Jüdischen Tradițion übereinstimmende und die richtige. Deun die Schwierigkeit, die ihn zu dieser Unbestimmtheit veranlaßie, schwindet, sobald sein Irrthum in Bezug auf das Zeitalter des Esra und Nehemia, und des Buches Esther verbessert wird.

Ein zweites directes Zeugniss gewährt uns die angeführte Stelle aus dem zweiten Buche der Makkabäer. Diese , zeigt doch so viel, dass nach der zur Zeit des Verf, der doch auf jeden Fall noch vor Christi Geburt gelebt haben muß, herra schenden Ansicht, der Canon des A. T. in der ersten Periode der neuen Colonie gesammelt wurde. Dass diess namentlich durch Nehemias geschehen, kann freilich dem Verf. nicht aufa Wort geglaubt werden. Wir haben schon gesehen, dass er überhaupt dem Nehemias mehr zutheilt, als ihm zukommt, und daß dies auch in diesem Falle stattfindet, scheint daraus hervorzugehen, dass in den glaubwärdigen und gleichzeitigen Berichten Nehemias fast nur als mit den bürgerlichen Angelegenheiten beschäftigt erscheint, dagegen die Besorgung der religiösen Angelegenheiten dem Esra, dem Priester und Schriftgelehrten. und den gleichzeitigen Propheten oblag.

In Übereinstimmung mit diesen beiden Stellen stehen dann die Angaben der übrigen älteren Jüdischen Schriftsteller und der Kirchenväter, von den ältesten au, welche sämmtlich die Sammlung und Schließung des Canon in das Zeitalter des Esra versetzen, und diesem eine besondere Mitwirkung dabei beilegen. (Vgl. die Stellen der letzteren bei Buxtorf, Tib. Cap. XI.) Zwar hat man gegen die Glaubwürdigkeit der Angaben der Kirchenväter eingewandt, das sie dem 4ten Buche

# 250 Gründe für die Ächtheit des Daniel.

Esra folgend, der abgeschmackten Sage der Wiederherstellung sämmtlicher in dem Exile verloren gegangener Bücher durch eine dem Esra zu Theil gewordene Inspiration Glauben beimessen; allein theils unterliegt dieß in Bezug auf Einige, und zwar gerade die ältesten, namentlich Irenaeus und Clemens Alexandrinus noch gegründeten, wenn gleich nicht ganz entscheidenden Zweifeln (vgl. Buddeus, h. eccl. V. T. p. 1025. sqq.), theils wird ja durch eine Entstellung des facti das Vorhandenseyn einer historischen Grundlage nicht aufgeheben.

2. Nicht weniger bedeutend als die direkten historischen Zeugnisse sind die indirekten. So weit wir in die Geschichte nach den Zeiten des Esra und Nehemia hinauf steigen können, finden wir die Schriften des alten Testamentes als eine geschlossene, von aller übrigen Litteratur streng abgeschiedene, mit vollkommener Übereinstimmung anerkamte, als heilig und göttlich verehrte vor. Dass diese Betrachtungsweise im N. T., bei Philo und bei Josephus durchaus die herrschende sey, konnte nur von der höchsten dogmatischen Befangenheit in der Semterschen Periode zum Theil geläugnet werden, und bedarf jetzt als allgemein anerkannt keines Beweises mehr, wie er unter den Neueren am besten und vollständigsten von Eichhorn in der angef. Abh. geliefert worden. Wir heben hier nur aus der angeführten Stelle des Josephus c. Ap. folgende Worte aus, weil sie allein zur Bestätigung unserer Behauptung hinreichen: δήλου δ' έστιν έργφ, πως ήμεις τοις ιδίοις γράμμασι πεπιστεύκαμεν. Τοσούτου γάρ αιώνος ήδη παρωχηκότος, ούτε προςείναι τις ούδεν, ούτε αφελείν αυτών, ούτε μεταξείναι τετόλμηκεν, πασι δε σύμφυτον έστιν εύρυς έκ της πρώτης γενέσεως Ιουδαίοις το νομίζειν αύτα βεου δόγματα καλ τούτοις έμμιένειν, καὶ ὑπερ αὐτῶν, εὶ δέοι, Σνήσκειν ἡδέως. - Weiter führt uns schon die Thatsache, dass keins der Apocryphischen Bücher weder in den Palästinensischen, noch in den Ägyptischen Canon (vgl. den Erweis der Identität beider bei Eichhorn l. c. p. 228. sqq.) aufgenommen wurde, was um so merkwärdiger ist, je mehr einige derselben dem Alexandrinischen Geschmacke ansagten. Ja, wir können diese Betrachtungsweise der Sammlung heiliger Schriften gerade bis an die Gränze verfolgen, an welche überhaupt die Schriftstellerei der Hebräer nach Nehemias reicht. In dem Prologe zum Jesus Sirach, dem ältesten Apokryphischen Buche, erscheint nicht nur der Canon des A. T. als eine geschlossene, von aller übrigen Litteratur streng geschiedene Sammlung, deren drei Bestandtheile namentlich angeführt werden, als der Inbegriff aller Weisheit sondern es wird auch ausdrücklich gesagt, dass der Gressvater des Vorroduces (um das Jahr 180 v. Chr.) sich eifrig der Lesung der canonischen Schriften nach ihren drei Abtheilungen ergeben. und dass seine Schrift eine Poucht ihres Studiums sey. Und dieselbe Betrachtungsweise den Schrift nach allen ihren Theilen tritt noch deutlicher hervor in dem Buche selbst, in dem Lobe des Schriftgelehrten Cap. 39. \*) Die Beschäftigung mit der heiligen Schrift erscheint hier als das erhabenste, dem sieh eine Mensch widmen kann, weil sie allein der lautere Quell aller Weisheit ist. - Diese Thatsachen nun bleiben bei der neueren Ansicht von der Sammlung des Canon unerklärlich. Der Canon des A. T. musste in einer Zeit gesammelt seyn, deren Urtheil die spätere sich unbedingt unterwarf, weil sie in ihr den Geist Cottes als noch wirksam anerkannte, von dem sie sich verlassen fühlte, und diese Zeit kann nach der Sache selbst, und nach dem einstimmigen Zeugnisse der Jüdischen Tradition keine andere seya, als die erste Periode der neuen Colonie. Wie anders, als aus einer solchen Auctorität erklärte sich wohl die gänzliche Übereinstimmung der Juden in Bezug auf ihre heiligen Bücher? Dass diess auf keine andere Weise möglich

<sup>\*)</sup> Sollten nicht die Züge zu dem Bilde des Weisen in diesem Cap. v. 4 — 11, von Daniel entlehnt seyn, wie er in unserem Buche erscheint? Wenigstens passt das Einzelne auf keinen andern Weisen der Vorzeit so vollständig wie auf ihn, vgl. bes. v. 4. 5.

ist, zeigt sich am dentlichsten, wenn wir die Geschichte des christlichen Canons vergleichen, in Bezug auf welchen keine solche Austorität stattfand. Die Verwirzung und Uneinligkeit über den Unifang des Canons des A. T. wurde erst dadurch gehoben, dals man Erkundigungen über den Umfang des Canons des den Juden einzog; in Bezug auf den Canon des N. T. herrschte ebenso große Uneinigkeit. - Ein indirektes Zengniss gegen die neuere Ansicht liefert endlich noch die Thatsacke, dass der Canon die A. T. im Tempel aufbewahlt wurde, wie diess aus Josephus, Arch. V, 1,...17. de bell. Jud. FII, 5,.5. und wahrscheinlich auch de cita sua §. 75. hervorgeht. Entstand der Canon won sellest, ohne ingend eine verehrte Auctorität, ohne die Pheilnahme irgend einer Behörde, wer entschied denn darüber, welche Schniften im Tempel aufbewahrt werden sollten, und welche nicht? — Das Gewicht dieses aus indirekten hietorischen Zeugnissen entnommenen Grundes für die Schliefsung des Canons zur Zeit des Esra und Nehemias ist so stark, das selbst Eichharn, in einer Zeit, we er noch nicht durch die falschen Resultate seiner Unterstichungen über einzelne biblische Bücher gezwungen vruide, sich zu der neueren Ansicht zu bekennen, sich gedrungen fühlte, es vollkommen anzuerkennen. Er sagt 1. c. p. 279. ..., aus den bisher gesammelten Nachrichten ist es, dünkt mich, unläugbar, dass zur Zeit Christi und der Apostol der Canon der Juden dem Umfange nach mit unseren jetzigen Bibelansgaben übereingestimmt habe. Und sollte er vor ihnen, in der Zeit zwischen dem Ende des Babylonischen Exils und der Gebart Christi, einmal wenigere Bücher enthalten haben, so müsete man entweder die Wahrheit des Bildes, welches uns das Alterthum von der Denkungsart der Juden in Rücksicht auf ihre heiligen Bücher entwirft, läugnen, oder behaupten, daß von den Juden niemals eine absichtliche und nach allen Seiten bestimmte Sammlung von ihren Nationalschriften wäre veranstaltet worden. Das Erste hieße ohne alle Gründe den glaubwürdigsten Zengen des Alterthums, ins Angesicht widersprechen, und das Letzte gegen allen Augensphein streiten."

3. Das Gewicht dieser direkten und indirekten historischen Zeugnisse, wird aber noch durch andere Gründe verstärkt. Gegen, eine successive und zufällige Entstehung des Canon, zengt, die dreifache Eintheilung desselben, welche wie wir schon früher gezeigt haben (vgl. p. 24. sqq.) auf dem verschiedenen Verhältnisse beruht, in welchem nach der Ansicht der Sammler die Verff, der einzelnen Bücher zu Gott standen. Eine solche nach einem bestimmten Princip unternommene Eintheilung, setzt voraus, daß die Sammlung zu einer bestimmten Zeit ex professo unternommen und vollendet wurde. - Ferner, es ist schon in sich wahrscheinlich, dass man in der Zeit des Esra und Nehemia die Sammlung der heiligen Bücher uuterpahm und dass man die höchste Mühe darauf wandte, sie ganz zu beendigen. Man war durch das Exil mit neuer Begeisterung für die väterliche Religion erfüllt worden, und fühlte zugleich, dass die unmittelbare Wirksamkeit des göttlichen Geistes im Abnehmen war. Was war natürlicher und dem ganzen Charakter der sich au die Vergangenheit, anlehnenden Zeit angemessener, als dass man um so begieriger demjenigen nachforschte und es vor dem Untergange zu bewahren suchte, was der heilige Geist darch seine Werkzeuge in der Vorzeit, die zum Theil durch das Exil selbst und durch die Rückkehr aus demselben aufs glänzendste als solche bestätigt worden, geredet hatte? Und wenn man das Bestreben hatte, alle Überreste derselben vollständig zu sammeln, was konnte wohl der Realisirang desselben in einem kurzen Zeitraum entgegenstehen, da sich ja bei dem geringen Umfange der neuen Colonie leicht die nöthigen Nachforschungen anstellen und auch bei dem lebhaf. ten Verkehr mit den zurückgebliebenen Brüdern leicht, was sich etwa noch unter ihnen erhalten haben sollte, herbeischaffen liefs. Dass aber namentlich Esra sich überhaupt vielfach mit

literature of the reservoir

## 254 Gründe für die Ächtheit des Daniel.

den heiligen Schriften, und also auch aller Wahrscheinlichkeit nach mit der Sammlung derselben beschäftigt habe; geht schon aus dem Titel desselben, Third hervor, dem er selbst vor dem andern ihm zukommenden [1737] den Vorzug gibt. Die Behauptung Bleeks (l. c. p. 201.), Esra habe diesen Beinamen nur in Beziehung auf das Gesetzbuch geführt, wird dadurch nicht als richtig erwiesen, dass der Beiname Esra 7, 6. speciell in dieser Beziehung vorkommt. Dort wird die nähere Bestimmung hinzugefügt; wo eine solche fehlt, kann er sich der Ableitung und dem Sprachgebrauche nach nur auf das Ganze der heiligen Schriften beziehen, was, wie schon gezeigt worden, damals nicht auf die Bächer Mosis beschränkt war.

Steht es nun aber fest, dass in den Zeiten des Esra und Nehemia der Canon des A. T. geschlossen wurde, wie will man denn die Aufnahme des Daniel in denselben erklären, falls das Buch zur Zeit der Makkabäer verfaßt wurde? Gewiß reicht dazu die Annahme nicht hin, dass diejenigen, welche das Buch in den Canon aufnahmen, selbet glaubten, dass es ein achtes Werk Daniels sey; denn, wie wir schon früher sahen, man hielt den Canon nicht etwa blos deshalb für geschlossen, weil keine vom Geiste Gottes erleuchtete Schriststeller mehr vorhanden waren, sondern noch mehr deshalb, weil man der vom Geiste Gottes verlassenen späteren Zeit nicht die Fähigkeit zutraute, über die Canonicität eines Buches mit Sicherheit zu entscheiden, wozu bei angeblich aus der Periode vor Sammlung des Canon herrührenden Schriften gewiß noch die Voraussetzung kam, dass die Sammler des Canon sie nicht übergangen haben würden, wenn das angemaafste Alter und die göttliche Eingebung ihnen wirklich zukämen. Dass aber gerade die Makkabäische Zeit in Bezug auf dieses Gefühl der Verlassenheit vom göttlichen Geiste und die daraus entstehende Unsicherheit keine Ausnahme machte, geht deutlich hervor aus der Stelle 1 Makk. 4, 46., wo erzählt wird, man habe die Steine des abgebrochenen heidnischen Altars, weil man nicht

walste, was man mit ihnen anfangen sollte, ansbewahrt mexal τοῦ παραγενηθήναι προφήτην, τοῦ, ἀποκριθήναι περί αὐτῶν. Sollte eine Zeit, die über eine so geringfügige Sache nicht zu urtheilen wagte, es sich angemaafst haben, über die Canonicität eines der wichtigsten biblischen Bücher zu entscheiden? Wollte man sich auf die Leichtgläubigkeit der Makkabäischen Zeit berusen, bier um so leichter zu erklären, weil das Buch ilıren Wünschen und Hoffaungen entsprochen habe (vgl. Bleck p. 207.), so würde es auch hier nicht an einem schlagenden Gegenbeweise fehlen. 1 Makk. 14, 41. faßt das Jüdische Volk den Beschlus, dass Simon Anführer und Hohenpriester seyn solle, έως του άναστηναι προφήτην πιστόν, wozn Vitringa L c. richtig bemerkt: "Emphasin habet, quod dicitur mooni-THE MICTOS. — Etenim cum longum adeo tempus absque propheta transegissent, merito ipsis suspectus erut quiscunque homo, qui se prophetam jactabat et non simul evidentissimis documentis auctoritatem suam adstruebat; summo itaque jure Judaei non quemvis, sed moron, fidelem, indubium et magnae fidei prophetam desiderabant." Sollten wohl diejenigen, die hier so wenig Lust bezeugen, sich, wie es in den älteren Zeiten so oft ergangen war, durch blendenden Schein, durch glänzende Verheißungen täuschen zu lassen, in einem andern Falle leichtgläubig sogleich nach dem gegriffen haben, was ihnen mundgerecht war? - Oder will man sich auf die Verwirrung der Makkabäischen Zeiten berufen, in der sich leicht unter Begünstigung Weniger ein Buch in den Canon habe einschleichen können, ohne dass die Meisten, den früheren Umfang desselben nicht einmal kennend, es bemerkten? Wir würden nicht nur die schon damals stattfindende unbegrenzte Verehrung der Juden gegen ihre heiligen Schriften, von der unter andern die angeführten Stellen des Buches Jesus Sirach, sowie der Ausstand der Juden selbst Zeugniss ablegen, entgegenhalten können, womit doch immer eine genaue Kenntniss des Gegenstandes der Verehrung und eine Aufmerksamkeit auf

denselben als verbunden gesetzt werden muss, sondern auch speciell die Stelle 1 Makk. 7, 12: καλ ἐπισυνήχ Σησαν πρὸς \*Αλκιμον καὶ Βακχίδην συναγωγή γοαμματέων ἐκζητῆσαι δίκαια, d. h. eine ganze Schaar von Schriftgelehrten versammelte sich u. s. w. Aus dieser Stelle geht hervor, dass wäh-Tend der Makkabäischen Zeiten und auch nach den größten Bedrängungen durch Ant. Ep. eine bedeutende Anzahl von Männern vorhanden war, welche die Schrift zum ausschließli-'chen Gegenstande ihrer Studien machten, und welche gewiss nicht ruhig zugesehen haben würden, wenn ein untergeschobenes Buch in den Canon einzudringen suchte. — Gesetzt aber auch, es sey durch irgend eine List gelungen, das Buch in den Canon hineinzubringen, was wir durchaus nicht zugeben können, so bliebe doch auch dann noch unbegreiflich, wie dem Verf. des Buches seine Täuschung so vollständig gelingen konnte, daß wir, obgleich die Schriften, welche uns direkte oder indirekte über das Buch Auskunft geben, verhältnismässig so nahe an die Zeit des Verf. und die Aufnahme in den Canon, welche sehr bald auf die Abfassung gefolgt seyn soll, reichen, sich dennoch nirgends auch nur die geringste Spar von Zweifeln an der Achtheit findet, vielmehr überall die festeste Überzeugung von der Achtheit des Buches. Dass schon der Verf. des ersten Buthes der Makkabäer den Daniel bei seiner Arbeit zu Grunde legte und darauf ausging, die Erfüllung seiner Weissagungen nachzuweisen, werden wir später sehen. Die noch ältere Übersetzung der LXX. liefert schon durch ihr Vorhandenseyn den Beweis, dass ihr Verf. den Daniel den unzweifelhast kanonischen Schriften beizählte. Josephus stellt das Buch Daniel höher, wie die meisten andern Bücher des A. T. So sagt er Arch. 10, 11, 7.: ταύτα πάντα έχεῖνος Σεού δείξαντος άντω συγγράψας κατέλειψεν, ώστε τούς αναγινώσκοντας και τά συμβαίνοντα σκοπούντας Σαυμάζειν έπὶ τῆ παρά του Σεου τιμή του Δανήλου. Er nennt eine seiner Weissagungen προφητείαν πρό τετρακοσίων και άκτω ψενομένην έτων, Arch. 2; 7, 6. Diese

Diese Sicherheit, mit der sieh Josephus hier und an andern Stellen auf unser Buch, als auf ein ächtes Erzeugniss des Propheten Daniel, beruft, wie er denn ja an einer schon p. 4. angeführten Stelle behauptet, es reiche allein hin zur Widerlegung der Epikuräischen Weltansicht, beweist unwidersprechlich, dass er in seinem Zeitalter auch nicht den geringsten Zweisel an der Achtheit des Buches voraussetzen durfte, dem er sonst gewifs, wenn auch nur beiläufig, begegnet seyn würde. Und eben dasselbe geht auch daraus hervor, dass die Zeitgenossen des Josephus, besonders verleitet durch die falsch aufgefalsten Weissagungen des Daniel, sich zu den wichtigsten Unternehmungen fortreißen ließen. Wie ließe sich dieß irgend denken, wenn an der Achtheit und Göttlichkeit der Weissagungen Daniels auch nur der leiseste Zweifel vorhanden war? Würde nicht Josephus, wegn ihm nicht die Achtheit des Daniel, als auf unerschütterlichen äußern Gründen beruhend erschienen wäre. in Bezug auf seinen Glauben an das Buch wankend geworden seyn, da er sah, welches Elend dasselbe, freilich ohne seine Schuld, über das Volk gebracht hatte? Dass aber nichts weniger als diess der Fall war, haben wir schon früher gesehen (vgl. p. 256.).

Wir glauben, nach den gegebenen Bemerkungen vollkommen berechtigt zu seyn, der auf lauter grundlosen Behauptungen beruhenden Protestation Bleeks (l. c. p. 208.) ungeachtet, die Aufnahme des Buches in den Canon, verbunden mit der allgemeinen Anerkennung seiner Canonicität, für einen sichern, unwiderleglichen Beweis seiner Ächtheit zu erklären, freilich unter der schon als richtig erwiesenen Voraussetzung, daß keine entscheidenden Gründe vorhanden sind, wodurch wir genöthigt würden, das im höchsten Grade Unwahrscheinliche und Unmögliche für möglich und wahrscheinlich zu halten.

#### III.

Unter den äußeren Gründen nimmt ferner eine bedeutende Stelle ein: das Zeugniss Christi und seiner Apostel. Es gibt wenige Bücher des A. T., deren göttliches Ansehen so sehr durch das Zeugniss des N. T., und namentlich durch unsern Herrn selbst bestätigt würde, wie das Buch Daniel. Wir wollen nachweisen, dass dieses Zeugniss wirklich, und zwar in dieser Ausdehnung stattfindet. Wir fangen mit dem Wichtigsten, den Ausprüchen Christi, an. Die Hauptstelle ist Matth. 24. 15. (όταν ουν ίδητε το βδέλυγμα της έρημώσεως, το έητου δια Δανιήλ του προφήτου, έστως εν τόπω άγίω, (δ άναγινώσκων νοείτω!) τότε κ. τ. λ.); vgl. mit Marc. -13, 14. (όταν δε ίδητε το βδέλυγμα της έρημώσεως, έστως όπου ου δεί, (ο αναγινώσκων νοείτω!) τότε κ. τ. λ.). Wir müssen dem Beweise, daß dieser Aussprach Christi eine vollständige Bestätigung des Damel enthält, einige Vorbemerkungen vorausschicken. 1. Die Ausleger stimmen alle darin überein, dass die Worte o avague. v. eine Parenthese bilden, allein sie differiren in Bezug auf die Person, welcher diese Worte angehören sollen. Die älteren Ausleger theilen sie fast einstimmig Christo zu; die neueren (vgl. z. B. Heumann z. d. St., Hug, Einl. ins N. T. II, p. 12., Schott, comment: in Christi sermm. de reditu p. 50., Kuinoel z. d. St.), mit Ausnahme jedoch von Paulus und Fritsche z. d. St., den Evangelisten. Beide haben ihre Meinung nicht gehörig begründet, am wenigsten die Letzteren. Hug grandet auf die Annahme, dass die Worte dem Matthäus angehören, oline dieselbe freend zu rechtsertigen, ja ohne die entgegengesetzte auch nur zu erwähnen, seine Hypothese über die Abfassungszeit des Matthäus. Nur Schott hat es versucht, für diese Annahme einen Grund beizubringen, der sich aber bei näherer Betrachtung nicht als probehaltig erweist. Er behauptet, falls die Worte & a. v. Christo angehörten, so müssten sie eme Hinweisung auf das Buch Daniel enthalten. Eine solche sey aber wenigstens bei Marcus gar nicht an ihrer Stelle,

da die Worte το gήθεν ύπο Δανιήλ τοῦ πρ., die sich auch bei ihm in mehreren kritischen Autoritäten finden, durch andere sehr bedeutende verleugnet werden, und effenbar aus dem Mati thaus herübergenommen seyen. Allein wenn diese gleich zuge. geben werden muse, so bleibt es doch nichtsdestoweniger ges wile, dass auch bei Marcus Christus sich auf den Daniel beruft. und wenn die namentliche Bezeichnung dort fehlt, so geht daraus weiter nichts hervor; als dass diese Weissagung des Daniel den Jüngern, was sich auch in Bezug auf die ganze demalige Zeit anderweitig erweisen läßt (s. später), so bekannt und geläufig war, dass es nur einer leisen Erinnerung an dieselbe bedurfte. Nur unter der falschen Voraussetzung, dass eine solche Bekanntschaft nicht stattgefunden, kann Schott behaupten, dass die Worte, als Ermahnung Christi genommen, nicht deutlich genug gewesen seyn würden. Dagegen wird die neuere Annahme durch folgende Gründe entschieden als unrichtig erwiesen. a) Es bleibt bei dieser Annahme unerklärlich, wie die Parenthese sich zugleich bei Matthäus und bei Marcus finden kann. Man müste annehmen, dass Marcus diese Worte von Matthäus entlehnt habe; es lässt sich aber auch nicht ein einziger Fall angeben, wo, wie hier, der eine Evangelist von dem andern dessen eigene eingestreute Bemerkungen entlehnt babe. Auch läßt es sich bei unserer Stelle wenigstens sehr wahrscheinlich machen, daß Marcus unabhängig vom Matthäus geschrieben und aus einer andern Quelle geschöpft hat. Wäre diess nicht, wie sellte er das deutlichere εν τόπω ἀγίω mit dem weniger bezeichnenden ἐν τόπω ὅπου οὐ δεῖ vertauscht, wie sollte er die Worte ro onsev u. s. w. ausgelassen haben? b) Es lässt sich kein Fall anführen, wo Matthäus, oder Marcus: ihren Relationen ähnliche Ermahnungen eingefügt haben. Dagegen kommen in den Reden Christi ganz ähnliche Ermahnungen häufig vor. So das δ έχων ώτα ακούειν ακουέτω und das ο δυνάμενος χωρείν χωρείτω. c) Die Worte ο ά. v. sind offenbar aus Dan. 9, 23. 25. herübergenommen. Die Ermahnung, die dort der Engel an den Daniel in Bezug auf die ihm selbst gewordenen Offenbarungen richtet, wiederholt Christus hier in Bezug auf die Leser derselben Offenbarung, die zu ihr in gleichem Verhältnis standen, wie Daniel. d) Bei der Annahme, dass die Worte den Evangelisten angehören, übersetzt man: "wer es liest, der merke darauf." Die Evangelisten sollen die Bewohner Judäas auffordern, sich das angegebene Vorzeichen zur Flucht zu nutze zu machen. Allein diese Erklärung ist, wie wir gleich sehen werden, erweislich unrichtig. Nach der richtigen Erklärung: "wer es liest, der verstehe es", ist diese Ermahnung im Munde der Evangelisten unpassend. Denn das βδέλογμα τῆς ἐρημώσεως ist in den Worten Christi so wenig näher bezeichnet, dass eine Aufforderung, allein aus ihnen sich die tiesere Einsicht in die Beschaffenheit desselben zu erwerben, gar nicht an ihrer Stelle seyn würde.

2. Wir untersuchen jetzt den Sinn der Ermahnung Christi. S. d. v. Die angef. Übersetzung findet sieh bei den Auslegern. fast durchgängig. Dagegen spricht aber zuvörderst der Sprachgebrauch des N. T., in welchem das voeiv nie schlechhin in der Bedeutung, auf etwas aufmerksam seyn, vorkommt, immer vielmehr in der Bedeutung verstehen. Die einzige Stelle, auf die sich ältere und neuere Ausleger und Lexicographen außer der unsrigen berufen, 2 Tim. 2, 7. νόει, & λέγω, gehört nicht einmal scheinbar dahin. Denn daß diese Worte nicht eine Aufforderung zur Aufmerkemkeit, sondera zum tiefen, geistigen Verständnis enthalten, zeigt das unmittelbar solgende: δώη γάρ σοι ὁ κύριος σύνεσιν ἐν πάσι. "Betrachte, ist der Sinn, was ich dir sage, mit dem Geistesauge, durch den Beistand des Herrn, der dir, wie in allen Dingen, so auch hier Einsicht verleihen möge." Ferner, an unserer Stelle wird diese Auffassung ausgeschlossen durch die Beziehung auf die Stellen Dm. 9, 23. und 25. Die Worte בין ברבר וחבין במראה dürsen dort ebensowenig mit Bertholdt übersetzt werden durch: "merk also auf den Ausspruch und vernimm die. Offen-

barung," wie die Worte וחדע וחשכיל durch: "merk aber wohl," wie denn auch weder die Alexandriner, noch Theodotion (v. 23.: καὶ ἐννοήρητι ἐν τῷ δήματι, καὶ σύνες ἐν τῆ όπτασία. v. 25.: καὶ γνώση, καὶ συνήσεις) sie also, sondern von tiefem geistigen Verständniss aufgefast haben. Es liegt darin, dass die Offenbarung mit dem fleischlichen Verstande nicht zu ersassen ist, wie diess schon Theodoret bemerkt: βαβύτερα ή κατά ἄνβρωπον τὰ λεχβησόμενα τοῦτο γὰρ λέ γει, σύνες εν τη οπτασία, τουτέστιν αίνιγματωδώς ταῦτα λεχθήσεται, καὶ δεῖ σοι κατανοήσεως ἀκριβοῦς εἰς τὸ νοῆσαι ταῦτα. Die Richtigkeit dieser Auffassung geht schon daraus hervor, dass das ותרע ותשביל in deutlicher Beziehung steht auf das, was der Engel v. 22. von dem Zwecke seiner Ankunft gesagt hatte: "ich bin gekommen, dir Einsicht zu verleihen" (להשכילה). Dazu kommt denn endlich noch, dass die angeführten analogen Ermahnungen Christi ebenfalls nicht zur blossen Ausmerksamkeit, soudern zum tieseren Verständnis bei Dingen auffordern, deren Sinn nicht auf der Oberfläche liegt, und den Zweck haben, sie als solche zu charakterisiren. Freilich muss auch hier die richtige Erklärung vorher gegen falsche An sfassungen gerettet worden. Das ὁ ἔχων ὧτα ἀκούειν ἀκουέτω soll nach vielen Ausll. (vgl. z. B. Fritsche zu Matth. 11, 15.) ebenfalls eine bloße Ermahnung zur Aufmerksamkeit seyn. Allein dass mehr darin liegt, dass diese Ermahnung darauf hindeutet, dass zum Verständnis des Vorgetragenen mehr gehört, als das blosse fleischliche Ohr, zeigt die Vergleichung der Stellen, wo sie vorkommt. Sie steht Matth. 11, 15. nach der richtigen Deutung einer von den Juden äußerlich und fleischlich aufgefasten Stelle des A. T.; Cap. 13, 9. nach der ohne Erklärung vorgetragenen Parabel vom Säemann; Cap. 13, 34. nach einer anderen Parabel; in der Apocalypse immer nach den geheimnisreichen Verheisungen an die Gemeinden; damit abweehselnd und gleichbedeutend steht Cap. 13, 18.: δδε ή σοφία έστίν ο έχων νο τν, ψηφισάτω τὸν ἀριβμον τότ

Σηρίου und 17, 9.: δίδε ὁ υσῦς ὁ ἔχων σοφίων. Zur Bestätigung der gegebenen Erklärung und zur Widerlegung der entgegengesetzten dienen außerdem mehrere Aussprüche Christi, welche zeigen, dass unter dem Ohr das geistige, von Gett geöffnete zu verstehen ist. Matth. 13, 13. sagt er zu den Jüngern: διὰ τοῦτο ἐν παραβολαῖς αὐτοῖς λαλῶ, ὅτι βλέποντες οὐ βλέπουσι, και ακούοντες ούκ ακούονσι, ούδε συνιούσι. . 16.: ύμων δε μακάριοι οι όφραλμοί, στι βλέπουσι, και τα ώτα ύμων, ὅτι ἀκούει! Marc. 8, 18. zu denselben, nach einem groben Missverständniss seiner Rede: ὀφραλμούς ἔχουτες οὐ βλέπετε: καὶ ώτα έχουτες ούκ ακούετε: καὶ ού μυημουεύετε: -Die zweite Ermahnung: ὁ δυνάμενος χωρεῖν κ. τ. λ. Matth. 19, 12. erklären einige Ausll. (Fritsche s. d. St.): qui capere, h, e. viribus suis sustinere potest, sustineat, mit Bernfung darauf, dass das Verbum xwoeen hier keine andere Bedeutung haben könne, wie v. 11. (οὐ πάντες χωροῦσι τὸν λόγον τοῦτου, άλλ' οἶς δέδοται), wo man das χωρεῖν nicht anders, als mit den meisten Auslegern durch parem esse auffassen durfe. Allein dieser Grund fällt weg, da die letztere Behauptung erweislich unrichtig ist. Die Bedeutung parem esse ist v. 11. gar nicht einmal passend, geschweige denn nothwendig. Die Jünger sagen: es ist gut, nicht zu heirathen. Allerdings, sagt Christus, aber aus einem höheren Grunde, der über die Fassungskraft der gemeinen, fleischlichen Menschen hinausliegt, und der nur durch Gottes Gnade in seiner Bedeutsamkeit erkannt werden kann. Dieser höhere Grund ist die ausschließliche Richtung auf die Beförderung des Himmelreiches; es bedarf aber einer andern, als sleischlichen Erkenntniss, um sassen zu können, was ich damit sagen will. Was übrigens die Erklärung durch parem esse, sowohl bei v. 12, wie bei v. 11, zurückweist, ist, dass diese Bedeutung dem verbo χωρείν nur angedichtet ist, und weder bei den LXX., oder in den Apokryphen, noch im N. T. vorkommt. - Nach der gegebenen Beweisführung nun sollen die Worte & a. v. erinnern, dass die nähere Einsicht in die Beschaffenheit des hier gar nicht näher bezeichneten βδέλυγμα έρ. (Fritsche ist unter den neueren Auslegern der einzige, welcher richtig erkannt hat, dass die Bestimmung desselben unabhängig vom Daniel ganz unmöglich ist) beim Daniel zu suchen, und zugleich daß sie nicht leicht zu finden ist, sondern leicht verfehlt werden kann, weil, was den Propheten durch den Geist Gottes eingegeben worden, nur durch den Beistand desselben Geistes verstanden wird. Christus hatte zu dieser Bemerkung um so mehr Veranlassung, da Daniels Weissagungen von der Art waren, dass der Prophet sie selbst nur zum Theil verstand, Cap. 12, 8., da nur den Weisen für die Zukunst das Verständnis derselben verheißen, und sie für auch gegen die Zeit der Erfüllung den Gottlosen unverständlich erklärt worden, Cap. 12, 10., und da, wie uns die Geschichte lehrt, gerade bei Daniel unrichtige und fleischliche Aussaungen unter den Juden so verbreitet waren.

3. Man hat behauptet (vgl. z. B. Bertholdt, Comm. II, p. 584.), die Zurückweisung auf den Daniel sey an unserer Stelle nicht genau, und man könne fragen, ob Christus die Stelle Cap. 9, 27., oder die Stellen Cap. 11, 31. 12, 11., wo ebenfalls yon einem βδέλυμμα τ. έρημώσεως die Rede ist, im Sinne hatte. Wir müssen das Erstere behaupten und zwar aus folgenden Granden. a. Christus redet von dem βδέλ. τ. έρ. bei Daniel so, dass er bei seinen Hörern die Kenntnis desjenigen βδ. τ. ές. veraussetzt, welches er meinte, und daher jede nähere Bestimmung für überflüssig hält. Wir können also wohl mit Sicherheit annehmen, dass er diejenige Weissagung des Daniel meint, welche damals unter den Juden als auf eine noch zukünftige Begebenheit, die noch bevorstehende Eroberung und Zerstörung Jerusalems, gehend angeschen wurde. Er konnte deshalb nicht die Weissagung Cap. 11, und 12. vor Augen haben. Denn diese wurde, wie sie es auch wirklich ist, allgemein von den Juden als schon in den Zeiten des Antiochus Epiphanes und der Makkabäer in Erfüllung gegangen betrachtet. Den Beweis

hiefür liefern schon die LXX, bei denen in die unbestimmter gehaltene Weissagung mehrere specielle Züge aus der Geschichte jener Zeiten hineingebracht worden sind, woraus hervorgeht, dass der Übersetzer in derselben die Erfüllung suchte. So Cap. 11, 25.: "er wird erwecken seine Kraft gegen den König des Sädlandes" (ΣΙΣΤ), LXX. ἐπὶ τὸν βασιλέα 'Αιγύπτου. v. 30. ,es werden Schiffe aus den Ländern am Mittelmeer (A. aus Macedonien) kommen", LXX. zai ngovou 'Pwuaiou. Einen noch schlagenderen Beweis aber liefert das erste Buch der Makkabäer. Diess legt, was, obgleich es sich von selbst dafbietst, übersehen worden ist, bei seiner historischen Schilderung die prophetische des 11ten Cap. so zu Grunde, dass es dieselbe nur mit den historischen Einzelheiten ausfüllt. Gleich die Schilderung Alexanders ist eine fast wörtliche Copie aus unserem Buche; das Folgende bis auf Ant. Epiph. wird in dem 1sten Buche der Makkabäer übergangen; bei diesem bildet die Schilderung mseres Buches wieder so sehr den Grundtypus, dass selbst die Worte häufig aus demselben entlehnt sind. Wir wollen dieß, um jeden Zweisel niederzuschlagen, in Bezug auf einige Stellen nachweisen. LXX. 11, 31: καὶ μιανούσι τὸ άγιον τοῦ φόβου. 1 Makk. 1, 46.: καὶ μιᾶναι ἀγίασμα. — 11, 25.: Er wird gegen den König Ägyptens ziehen ἐν ὄχλφ πολλφ. Makk. 1, 17.: καί είσηλθεν είς Αίγύπτον εν όχλφ βαρεί. — LXX. ebenda. καὶ οὐ στήσεται. Makk. v. 18.: καὶ ἐνετράπη Πτολεμαίος ἀπὸ προσώπου αὐτοῦ καὶ ἔφυγε. — 26.: בים רבים LXX. καὶ πεσούνται τραυματίαι πολλοί. Makk. v. 18.: καὶ έπεσαν τραυματίαι πολλοί. — ν. 28.: καὶ ἐπιστρέψει εἰς τὴν χώρον αὐτοῦ ἐν χρήμασι πολλοῖς. Makk. 19. 20., blos eine nihere historische Bezeichnung hinzusügend: καλ έλαβε τα σκύλα γή Αίγύπτου, καὶ ἐπέστρεψεν 'Αυτίσχος, - ▼. 36.: καὶ ποιήσει κατά το βέλημα αύτου ο βασιλεύς — και επί του βεου τών σεών εξαλλα λαλήσει. Makk. 24.: και εποίησε φονοκισνίαν καὶ ἐλάλησεν ὑπερηφανείαν μεγάλην. — ▼. 31.: δώσουσι βδέλυγμα έρημώσεως. Makk. 54.: φλιοδόμησαν βδέλυγμα έρημώ

σεως. - Es kann also keinem Zweifel unterworfen seyn, dass der Verf. des ersten Buches der Makk. selbst von der Erfüllung von Cap. 11., 12. in den Makkabäischen Zeiten überzeugt war und die Absicht hatte, seinen Lesern dieselbe nachzuweisen. -Christus musste demnach die Weissagung Cap. 9. vor Augen haben. Merkwürdig genug lässt sich nachweisen, dass diese zu seiner Zeit allgemein auf eine noch bevorstehende Zerstörung der Stadt bezogen wurde. Einen Beweis hiefür liefert schon die Stelle Joseph. Arch. X, 11, 7.: Δανιήλος και περί της τῶν Ρωμαίων ηνεμονίας ανέγραψε, και ότι ύπ αύτων έρημωρήσεται. Dass Josephus hiemit auf die Weissagung Cap. 9. zielt, geht schon daraus hervor, dass ausserdem keine audere auch nur scheinbar auf die Zerstörung des Jüdischen Staates durch die Römer bezogen werden kann. Auch findet selbst im Ausdrucke eine Anspielung statt: Jos. έρημωρήσεται, LXX. v. 27.: συντέλεια δορήσεται έπὶ την έρημωσιν. Noch weiter führt uns die Stelle Jos. de bello Jud. IV, 6, 3., indem sie zeigt, daß diese Auslegung nicht etwa blos Privatmeinung des Josephus, sondern die allgemein recipirte war. Es wird dort von den Zeloten gesagt: nai rhv nara rhs nargibos ngoφητείαν τέλους ήξίωσαν. Την γάο δή τις παλαιός λόγος άνδρών ένθα τότε την πόλιν άλώσεσθαι καλ καταφλεγήσεσθαι τα άγια νόμφ πολέμου, στάσις έαν κατασκήψη και χείρες οικείαι προμιάνωσι το του βεού τέμενος οίς ούκ άπιστήσαντες οἱ ζηλωταὶ διακόνους ἐαυτούς ἐπέδοσαν. Dals unter dem παλαιός λόγος ἀνδρων hier die Weissagung Cap. 9. zu verstehen sey, daran kann gar nicht gezweiselt werden. Man verstand unter dem βδέλυγμα έρ. Greuel, durch welche ven schlechten Mitgliedern des Bundesvolkes selbst der Tempel entheiligt werden sollte. Wie allgemein die Beziehung der Weissagung auf eine zukünftige Zerstörung der Stadt damals war, geht aus der ausdrücklichen Bemerkung des Josephus hervor, daß auch die Zeloten an der Richtigkeit dieser Auslegung nicht gezweiselt haben. Dieselbe Auslegung findet sich auch in der

### 266 Gründe für die Ächtheit des Daniel.

Babylonischen und Hierosolymitanischen Gemarah. — b. Dass Christus die Weissagung Cap. 9. vor Augen hat, erhellt ferner aus dem δ ἀν. ν., was, wie schon gezeigt worden, aus dieser Stelle herübergenommen ist. — c. Dazu kommt noch das ἐν τόπφ ἀγίφ, genau entsprechend dem ἐπὶ τὸ ἰερὸν βδέλυγμα τ. ἐρ. ἔσται, v. 27.

Untersuchen wir jetzt, inwiefern in dieser Stelle eine Bestätigung der Auctorität, und somit der Achtheit des Daniel enthalten sey. Wir setzen hier vorläufig voraus, dass die Worte τὸ όηθεν διὰ Δανιήλ τοῦ προφήτου von Christo selbst herrühren. 1. Daniel wird von Christo προφήτης genannt. Behauptungen, wie die von Griesinger (l. c. 24.), daraus folge noch nicht, dass Christus ihn für einen eigentlichen Propheten gehalten, da der Name Prophet gar zu gemein und vieldeutig sey, bedürfen wohl jetzt keiner Widerlegung mehr. Es wird jetzt wohl allgemein zugestanden (vgl. z. B. Bretschneider s. v.), daß mooning im N. T. durchgängig den Begriff der göttlichen Eingebung hat. — 2. Christus führt aus dem Daniel eine wirkliche erst in Zukunst zu erfüllende Weissagung an. Den Beweis für diesen Satz gründen wir nicht auf den Ausdruck so an und für sich. Wir gestehen gerne Bertholdt .(l. c. II, p. 587.) zu, dass derselbe nach dem Sprachgebrauche des N. T. auch da stehen könne, wo nur die Realisirung einer Weissagung angezeigt werden soll, die sich zunächst auf ein anderes historisches factum bezieht, vgl. Matth. 3, 3. Allein, dass der Ausdruck hier nicht diesen Sinn haben, dass die Berufung auf den Daniel nicht etwa, wie Bertholdt behauptet, als ,, ein blosses individualisirendes, aus der alten Nationalgeschichte genommenes Bild" angesehen werden kann, geht aus folgenden Gründen hervor, a. Da die Zeitgenessen Christi die Stelle des Daniel, auf die er sich bezieht, einstimmig für eine eigentliche Weissagung der Begehenheit, von welcher er redet, hiolten, so würde er seine Zuhörer zu einem unvermeidlichen Irnthum verleitet haben, da sie in seinen Worten uur eine Bestätigung ihrer Auffassung sinden konnten. Wurde diese Aussaung nicht, von ihm gebilligt, so würde er sich der Ansührung dieser Stelle ganz euthalten haben. b. Christus gibt über das \$\omegaticle{Golden} \tau. \delta. \text{ gar keine nähere Bestimmung; diese sollen seine Hörer aus dem Daniel selbst schöpsen. Wie war diese aber möglich, wenn an der angeführten Stelle blos von Begebenheiten der Makkabäischen Zeit die Rede war? c. Auch die Worte o \delta. v. beweisen, dass die nähere Bestimmung allein aus dem Daniel geschöpst werden solle. — 3. Diese Worte dienen aber auch für sich genommen zum Beweise, dass Christus unser Buch für ein göttlich eingegebenes hielt. Denn sie enthalten, wie schon gezeigt worden, die Andeutung, dass die Weissagungen unseres Buches einen tiesen, nur durch den Beistand des Geistes Gottes zu erkennenden Sinn baben.

Wir müssen aber jetzt noch zwei Behauptungen prüfen, wodurch man unserer Stelle ihre Beweiskraft zu rauben versucht hat. Nach dem Vorgange von Schott (L. c. p. 49.) behauptet Bleck, die Worte το masse δια Δουνήλ του προcomoc seyen wahrscheinlich von dem Evangelisten nicht als Worte Christi angeführt, sondern nur von ihm selbst parauthe. tisch eingeschaltet. Zu dieser Behauptung ist aber kein anderer Grund vorhanden, als das Fehlen dieser Worte hei Manene. Wer möchte aber wohl die Regel aufstellen, dass Alles, was der eine Evangelist mehr hat, als der andere für seine eigene Zathat zu halten sey? Und dann geht, auch die Richtigkeit dieser Behauptung einmal angenommen, für die Gegner, was sie auf der einen Seite durch dieselbe gewinnen, auf der andern wieder verloren. Befreit werden sie nur von der anedrücklichen Bezeichnung des Daniel als eines moorpirage, und auch bieven nur zum Theil, da sich won der Ausieht des Apostels wohl mit Fug auf die Ansicht Christi zuräckschlissen läset. Denn würde wohl der Apostel diese Worte Christo in den Mund legen (die Unnatürlichkeft der Annahme einer blossen Parenthese des Apostels braucht wohl nicht erst gezeigt zu wer-

#### 268 Gründe für die Ächtheit des Daniel.

den), wenn dieser sich nicht anderweitig also über den Daniel ausgesprochen? Dagegen aber, nehmen wir an, dass Christus diese Worte nicht aussprach, welche, eine vertraute Bekanntschaft mit dem Daniel setzt dann seine Rede bei den Jüngern voraus! Christus redet dann von dieser Weissagung des Daniel als von einem schon öfter zwischen ihm und den Aposteln verhandelten Gegenstande, den er nur anzudenten braucht. - Ferner sucht Bleek die ganze Stelle bei Matth, und Marcus durch die Bemerkung verdächtig zu machen, dass bei Lucas ganz etwas anderes stehe! Gesetzt nun aber auch, dass die Stelle Luc. 21, 20. (όταν δε ίδητε κυκλουμένην ύπο στρατοπέδων την 'iegoυσαλημ, τότε γνώτε, ότι ήγγικεν ή ερήμωσις αὐτης) geradezu für der unsrigen parallel zu halten sey, so würde doch ans der Verschiedenheit gar nichts weiter folgen, als daß Lucas, weil er für Leser schrieb, von denen genaue Bekanntschaft mit dem Daniel zum großen Theil nicht erwartet werden konnte, die Verweisung auf diesen Propheten ausließ, und ohne Weiteres die Sache setzte, welche durch den dunklen Ausdruck 36&2. 7. ép. bei Daniel seiner Ansicht nach bezeichnet wurde. Allein was berechtigt uns zu der Annahme, dass Lucas hiergeradezu den Inhalt der beiden angeführten St. des Matthäus und Marcus mitthellen wollte? Viel wahrscheinlicher ist es, dass Christus, sey es zu derselben, oder sey es zu anderer Zeit aus der Weissagung Daniels auf verschiedene Merkmale der bevorstehenden Zerstörung der Stadt aufmerksam machte. Lucas nun hob dasjenige hervor, was Christus aus Dan. 9, 26. angeführt hatte (καὶ βασιλεία έρνων φρερεί την πόλιν). Da nach Daniels Weissagung die Stadt von Heidenvölkern zerstört werden sollte, so war, wenn sie schon von denselben umzingelt worden, keine Errettung mehr zu hoffen. Gerade nur dieses Merkzeichen hervorzuheben, wurde Lucas eben durch die schon hezeichnete Beschaffenheit seiner Leser veranlasst. Übrigens hat schon Grotius bemerkt, dass auch der Gebrauch des Wortes

ή ἐρήμωσις bei Lucas die Beziehung auf dieselbe Stelle des Daniel erweise.

Allein die Gegner meinen es auch mit den angestührten Exceptionen gegen das Zeugniss Christi so gar ernstlich nicht. Bertholdt (Kinl. p. 1517.) stellt es gar nicht in Abrede, dass das Buch im N. T. dem Daniel beigelegt werde. Comm. 1, p. 19. sagt er ausdrücklich, Jesus sey der allgemeinen kirchlichen Tradition unter den Juden gefolgt, welche die Autorschaft Daniels als unzweiselhafte. Thatsache feststellte. Sie behaupten, auch zugestanden, dass Christus das Buch Daniel für ächt gehalten, so ware damit nichts bewiesen, da Christus und die Apostel, bei dem praktischen Gebrauche, den sie von den Schriften des A. T. mackten, ohne sich in kritische Untersuchungen und Erläuterungen einzulassen, ohne Weiteres sich an die Jüdische Tradition und Praxis angeschlossen haben. Sollte eine solche Anführung im N. T. als entscheidend angesehen werden, so müsste man auch wegen Juda 14. das Buch Henoch dem Henoch selbst beilegen und ebenso dem Elias die Schrift, woraus 1 Cor. 2, 9. und vielleicht auch Eph. 5, 14. eine Stelle angeführt werde (vergl. Bertholdt Comm. II, p. 526., Bleek p. 179.). - Allein dass sogar mit der niedrigsten Ansicht von Christo die Annahme eines solchen Irrthums unverträglich sey, dafür liefert selbst das Verfahren der Gegner einen Beweis. Ist das Zeuguis Christi von gar keiner Bedeutung, warum suchen sie dann durch die unhaltbarsten Hypothesen und Exceptionen nachzuweisen, dass diess Zeugniss nicht für den Daniel spreche? Warum gibt selbst ein Paulus (Comm. z. N. T. III. p. 408.) den Worten & av. v. die jämmerliche Deutung: "hütet euch ja, die Stelle des Daniel, die von ganz etwas anderm haudelt, und die ich nur vergleichsweise angeführt habe, auf die Zerstörung Jerusalems durch die Römer zu beziehen"? Derjenige aber, welcher durch Gottes Gnade die feste Überzeugung von der Gottheit Christi gewonnen hat, kann bei einiger begrifflichen Consequenz, oder auch nur bei einiger Festigkeit

des Lebens in Christo eine solche Behauptung nicht anders, als aufs tiefste verabscheuen. Christus, der Sohn des lebendigen Gottes, et, welcher whiste, was in jedem Menschen war, ohne aus den Handlungen auf das Innere schließen zu dürfen, soll, weil er nicht im Stande war, kritische Untersuchungen zu führen, einen elenden Beträger für einen Propheten Gottes zehalten, und durch sein nachdrückliches Zeugnis seiner Kirche empfohlen heben! - Die Anführungen, auf die man sich zum Beweise beruft, dass das Zengniss des N. T. unbeweisend sey, gehören gar nicht hierber, auch abgesehen davon, dass Christus und die Apostel nicht so schlechthin in Rine Reihe gestellt werden dürsen. Ein blosses Citat des N. T., abgesehen von der Art und::Weise desselben und von dem Inhalte der citirten Stelle. kann allerdings in Bezug auf Achtheit oder Unächtheit nichts beweisen. So kann es nicht zum Beweise der Ächtheit des zweiten Theiles des Jesaiss dienen, dass Stellen aus demselben im N. T. unter dem Namen des Jesaias angeführt werden. Die heifigen Schriftsteller konnten sich hier der herrschenden Citirart anschließen, ohne daderch die falschen Voraussetzungen zu bestätigen; aus welchen dieselbe möglicherweise hervorgegangen soyn konnte. Hier ist ja aber der Fall ein ganz anderer. Ein Betrüger wird ein Prophet genannt; eine Weissagung desselben, die größtentheils post eventum gebildet, sich nur auf seine Zeit bezog, wird auf die Zukunft gedeutet, und als tiefen Inhaltes und als nur durch den Geist Gottés zu gewährender Auslegung bezeichnet. - Wir bitten abrigens, die treffende Widerlegung dieser Behauptung bei Sack (Apologetik p. 279.) zu vergleichen, der auch hier die sein ganzes Werk auf eine so schöne Weise auszeichnende ernste theologische Gesinnung bewährt.

Wir fahren jetzt fort, die Beweise zu sammeln, welche sich aus den Reden Christi selbst für die Anotorität und Ächtheit des Daniel entnehmen lassen. Eine der am häusigsten wiederkehrenden Selbstbezeichnungen Christi ὁ ὑιὸς τοῦ ἀνξοώ-

Rretschneider s. v.), ist allgemein zugestanden aus Dan. 7, 13. entlehnt, und nur aus der Vergleichung dieser Stelle erklärlich. Was Christus bewog, diesen Ausdruck statt eines deutlicheren zu gebrauchen, konnte doch wohl nichts anders seyn, als die Absicht, sich als denjenigen zu bezeichnen, den Daniel unter diesem Namen augekündigt hatte. Verträgt es sich aber wohl mit der Würde Christi, auf diese Weise beständig an das Produkt eines Betrügers zu erinnern, so viel Gewicht darauf zu legen, dass er derjenige sey, der in seiner erlogenen Weissagung angekündigt worden?

Doch, was noch mehr ist, die Stelle Dan. 7, 13. 14. und 26. 27., worin die zweite Erscheinung Christi geschildert wird. bildet das Thema, welches allen Ansprüchen Christi über diesen Gegenstand zu Grunde liegt. Damit diess recht in die Augen falle, ist es nothig, dass wir hier die Stellen Daniels und die Aussprüche Christi nebeneinander stellen. Dan. 7, 13.: 1800 έπι των νεφελών του ουρανού ώς ύιος αναρώπου ήρχετο, και ώς παλαιός ήμεςων παρήν, και οι παρεστηκότες παρήσαν αθτώ (richtiger Theodotion für xai wig x. r. l. — xai wwg roo naλαιού τῶν ἡμερῶν ἔφξιασε, καὶ ἐνώπιον αὐτοῦ προσηνέχξη αὐτῷ). ▼. 14.: καὶ ἐδόρη αὐτῷ ἐξουσία καὶ τιμή βασιλική, καὶ πάντα τά έρνη τῆς γῆς κατά γένη, καὶ κᾶσα δόξα αὐτῶ λατοεύουσα, καὶ ἡ ἐξουσία αὐτοῦ, ἐξουσία ἀιώνιος, ήτες ού μη άρξη, και ή βασιλεία αὐτοῦ, ήτις οὐ μη φξαρή. . 26.: καὶ ή κρίσις καβίσεται, καὶ την έξουσίαν ἀπολοῦσι κ. τ. λ.. χ. 27.: καὶ τὴν βασιλείαν, καὶ τὴν ἐξουσίαν, καὶ τὴν μεγαλειότητα αὐτῶν καὶ τὴν ἀρχὴν πασῶν τῶν ὑπὸ τὸν οὐρανὸν βασιλειών έδωκε λαφ αγίω ύψίστου, βασιλεύσαι βασιλείου αλώνιου (richtiger Theodot.: καὶ ἡ βασιλεία αὐτοῦ βασιλεία αλώνιος), καὶ πᾶσαι ἐξουσίαι αὐτῷ ὑποταγήσονται καὶ πει-Σαρχήσουσεν αὐτῷ. Damit sind zu vergleichen folgende Stellen aus dem Evangelio Matthäi. Cap. 10, 23.: ἔως ἀν ἔλξη ὁ ύιδς τοῦ ἀνηρώπου. 16, 27.: μέλλει γὰς ὁ ὑιὸς τοῦ ἀνηρώπου

έρχεσται εν τη δόξη του πατρός αύτου, μετά των αγγέλων αὐτοῦ. ٧. 28.: ἔως ἀν ἴδωσι τὸν ὑιὸν τοῦ ἀνπρώπου ἐρχόμενου εν τη, βασιλεία αὐτοῦ. 19, 28.: ἀμην λέγω ὑμῖν, ὅτι ὑμεῖς οί ακολουθήσαντές μοι έν τη παλιγγενεσία, όταν καθίση ό ύιος τ. α. ἐπὶ βρόνου δόξης αὐτοῦ, καβίσεσβε καὶ ὑμεῖς ἐπὶ δώδεκα Σρόνους, κρίνοντες τὰς δώδεκα φυλάς τοῦ Ἰσραήλ, (ygl. zu dem letzteren außer dem n zoioig nadioerau, auch das Στούνοι ετέρησαν in v. 9.) 24, 30.: καὶ τότε φαινήσεται τὸ σημείου τοῦ ὑιοῦ τοῦ ἀνξιρώπου ἐν τῷ οὐρανῷ, καὶ τότε κόψαναι κάσαι αἱ φυλαὶ τῆς γῆς, καὶ ὄψονται τὸν ὑιὸν τοῦ άνΣοώπου έρχομενον έπὶ τῶν νεφελῶν τοῦ οὐρανοῦ, μετὰ δυυάμεσος και δόξης πολλης. 25, 31.: δταν δε έλξη ο ύιος του άνθρώπου εν τη δόξη αύτου και πάντες οι άγγελοι μετ' αύτοῦ, τότε καβίσει ἐπὶ βρόνου δόξης αύτοῦ καὶ συναχβήσεται έμπροσθεν αύτοῦ πάντα τὰ έθνη. 26, 64.: πλην λέγω ύμῦν απάρτι όψεσε του ύιον του ανερώπου καρήμενον έκ δεξιών της δυνάμεως καὶ έρχομενον έπὶ τῶν νεφελών τοῦ οὐρανοῦ. Vgl. außerdem Joh. 5, 27. - Diese so beständige Rücksicht auf unser Buch bei dem Vortrage einer der wichtigsten Lehren, das Bestreben, sich selbst von den Worten desselben so wenig als möglich zu entfernen, damit die Identität des Messias des A. und N. Bundes um so deutlicher in die Augen falle, setzt voraus, dass der Herr den Daniel unter die von Gott erleuchteten Propheten des A. Bundes zählte. - Dass der Herr Joh. 5, 28. 29. die Lehre von der Auferstehung fast mit den Worten von Dan. 12, 2. vorträgt — καὶ πολλοὶ τῶν καζευδόντων -έν τῷ πλάτει τῆς γῆς ἀναστήσονται, οἱ μέν εἰς ζωὴν αἰώνιον, οί δε είς ονειδισμον, (diese letzteren Worte οί δε u. s. w. sind wahrscheinlich Interpolation aus dem Theodotion) of 62 sig διασποράν και αισχύνην αιώνιον —, der Hauptstelle des A. T. über die Lehre von der Anserstehung, ist schon mehrfach bemerkt worden. V. 3. (καὶ οἱ συνίευτες φανούσιν ώς φωστῆρες τοῦ οὐρανοῦ) ist fast wörtlich nachgebildet Matth. 13, 43.: TOTE

τάτε οἱ δίκαιοι ἐκλάμψουσιν, ὡς ὁ τῆλιος, ἐν τῆ βασιλεία τοῦ κατρός σύτον.

Wir gehen jetzt von Christo zu den Aposteln über. Ihrem Zeugnisse über das göttliche Ansehen des Daniel können wir nicht anders, als auch selbstständige Auctorität zuschreiben. Denn will man auch alle Verheiseungen, die der Herr seinen Aposteln ertheilt hat, nur auf ihre Irrthumsfreiheit in der Verkündigung der göttlichen Lehre beschränken, will man auch die Möglichkeit eines Irrthums in Bezug auf die Auslegung einzelner Stellen des A. T. bei ihnen behaupten, .- Beides, wie wir glauben, ohne Grand - so liegt doch ein Irrthum, wie der über eins der wichtigsten, einslusreichsten Bücher des A. T., noch yveit außer diesen willkährlich abgesteckten Gränzen. Doch sehen wir auch einmal von dieser selbstständigen Bedeutung des Zeugnisses der Apostel ab, so ist es doch gewifs insofern von großer Wichtigkeit, als es uns auf das Urtheil Christi über das Buch Daniel zurückschließen lässt. Denn wenn die Apostel überall mit zweiselssreier Gewissheit das Buch Daniel als göttlich eingegebene Schrift behandeln, lässt es sich da wohl auders denken, als dass dieses ihr Urtheil auf den Aussprüchen ihres Meisters, beruhte, welcher in der Zeit seines Zusammenseyns mit ihnen bestimmten Erklärungen über unser Buch um so weniger augweichen konnte, je eifriger dasselbe, nach den mehrfachen Zeugnissen des Josephus, in jener Zeit studirt, je höher es geschätzt wurde? And in die die gebiede nich lag

Eine der merkwürdigsten Stellen ist die bisher in dieser Beziehung wenig beachtete 1 Petr. 1, 10—12. Der Apostel sagt dort, die Propheten hätten in Bezug auf das zukünftige Heil gefragt und geforscht, auf welche Zeit der Geist Christi in ihnen daute. Es sey ihnen aber offenbart worden, daß die durch ihren Dienst gegebene Weissagung nicht ihnen, sondern den zur Zeit der Erfüllung Lebenden bestimmt sey. Es liegt am Taga, daß diese hier allgemein ausgesprochene Sentenz in specieller Beziehung auf die Stelle Dan. 12; 8. ff. steht, der

# 274 Gründe für die Achtheit des Daniel.

einzigen, wo von einem Propheten dasjenige ausdrücklich berichtet wird, was auch bei den übrigen Propheten innerlich vorgehen mochte. Alles, was Fetrus von den Propheten sagt, findet sich hier fast wörtlich wieder. Nachdem Deniel eine Offenbarung über die Zukunft des Réiches Gottes und namentlich über die Messianische Zeit erhalten hat, heist es: "ich horte es, aber verstand es nicht, und ich sprach: mein Herr, wann ist das Ende von diesem? Er aber antwortetes gib dich zur Ruhe, Daniel; 'denn diese Worte sollen versiegelt bleiben bis auf die Zeit des Endes. Alle Abtrünnigen werden es micht verstehen; die Weisen aber werden es verstehen." Kann - nun die Beziehung auf Daniel in dieser Stelle nicht geleugnet werden, so steht es auch fest, dass der Apostel ihn zu den Propheten zählt, dass er ihm das nietilie Xbiorov beilegt, dass er ihm Weissagungen zutheilt, die so wenig aus dem eignen Willen Hervorgegangen, dass bie ihm selbst zum Theile unverständlich waren.

Bei Paulus Beruht auf dem Daniel das ganze erste und zweite Cap. des zweiten Thessalonicherbriefes. Cap. 2, 3. wird unser Buch so gut wie chirt; denn h anboracla kann nichts anders seyn, als der nach den Weissagungen des Daniel vor Ende des gegenwartigen Weltlaufes zu erwartende große Abfall, & avergiotion vine dividering kein antierer, als der von Daniel angekundigte Bosewicht. Ber Artikel deutet hier ebenso auf den Daniel, wie in dem βδέλ. έρ. Auch hier darf demnach life Art, wie Paulus sich auf den Daniel bezieht, nicht für eine blofre Anspielung, oder Entlehnung von Ausdrücken und Biltlern gehalten werden. Der Apostel legt ihn vielmehr deshalb bei der Abhandlung des Dogma von der Wiederkunft Christi zu Grunde, Weil er die alttestamentliche Hauptquelle für dasselbe ist. Er geht davon aus, dass Alles, was im Buche Daniel geweistagt ist, nothwendig in Erfüllung gehen misse. WEine andere Hinweisung auf hiser Buch finder sich 1 Cor. 6, 2.: out oldicer, ซึ่งเ of agrice รอง หป้อนอย หอู้เยอบอย well bar. 7, 22:

έως τοῦ ἐλρεῖν τὰν καλοιὸν ἡμεςοῦν, καλ τὴν κορίσιν ἔδοπας τοῦς ἀγίσις τοῦ ὑψίστου, vgl. v. 9. 18. Auch hier wird auf den Daniel als auf die eigentliche Quelle eines Dogmà hinge-deutet, das sich in dieser Bestimmtheit kaum an irgend einer andern Stelle des A. T. findet. — Von wenigerer Bedeutung ist Phil. 2, 9—11., vgl. mit Dan. 7, 13. 14.

In dem Briefe an die Hebräer Cap. 11, 33. 34. (ἔφραέρου στόματα λεόντων, ἔσβεστου δύναμω, πυρός) wird, was hier von Daniel und seinen Gefährten erzählt wird, unter den Begegnissen der heiligen Glaubenemänner des A. B. aufgeführt. — La. Act. 7, 56. bemerkt. Lightfoot mit Recht: "Stephanus in his verbis allegat illud Danielis 7, 13. — Eloquitus Protomantyr, se jam eidere illud Danielis in Jesu impletum." Aus dieser Annahme erklärt es sich, wie Christis hier von Stephanus als à vioς τοῦ αναγώνου bezeichnet wird, während diese Bezeichnung sich soust nur in den Reden Christi, nie in den Reden Anderer von ihm findet.

Dass die gahze Apokalypse endlich auf dem Daniel subt, dass ihre prophetischen Schilderungen nur eine Wiederausnehmung der des Daniel sind, dass sich in ihr überall die höchste Schätzung und das sorgfältigste Studium unseres Buches zeigt, bedarf, als ellgemein zugestanden, keines Beweises, und wir können uns desselben um so eher überheben, je ungünstiger, nicht durch die Schuld dieser alle Kennzeichen der Ächtheit und Göttlichkeit tragenden Schrift, und gewiss nur für die Dauer des gegenwärtigen provisorischen Zustandes der Theologie, das Urtheil über dieselbe ist. Vgl. übrigens die Nebentinanderstellung der Stellen der Apok. und des Daniel bei Stäudlin 1. c. p. 82.

3

Wir haben jetzt noch zwei falsche Behauptungen in Bezug auf die Ausicht des N. T. von unserm Buche zu widerlegen. 1. Stäudlin behauptet l. c. p. 85., es scheine, als ob die sechs ersten Capp. Christo und seinen Aposteln entweder mabekannt, oder verdüchtig gewesen seven. Allein diese Be-

hauptung würde nur dann einigen Schein haben, wenn sich nachweisen ließe, dass diese Capp. zur Zeit Christi entweder noch nicht mit dem prephetischen Theile des Buches vereinigt, oder weniger geschätzt waren, als der letztere. Da sich aber namentlich aus dem Josephus das Gegentheil darthun läst, da das Buch Daniel erweislich von jeher seinen gegenwärtigen Umfang gehabt, und über die sechs ersten Capp. nie unter den Juden ein nachtheiliges Urtheil stattgefunden hat, so spricht, auch abgesehen von der speciellen Beziehung im Hebräer-Briste, jede Bestätigung des Daniel "überhaupt im N. T. zugleich für den historischen Theil, dessen Inhalt es ja vollkommen erklärt wenn im N. T. so wenige Rücksicht auf ihn genommen wird 2. Corrodi (Fremuthige Versuche p. 92.) fragt, wenn Christus und die Apostel das Buch für göttlich gehalten, warum sie es dann nicht gebraucht haben, zu erweisen, dass Jesus der Messias sey? Allein zu diesem Zwecke waren die meisten Messianischen Verkündigungen unseres Buches ja ebenso wenig seeignet, wie die des ersten Theiles des Jenains und des Sacharjah, und die sämmtlichen des Jeremias und Ezechiel, weil sie sich fast durchgängig auf die zweite Zukunft Christi beziehen. Es konnte also im N. T. aus ihnen keine Beweissinrung für die Messianische Würde Jesu entnommen, sondern nur durch die Beziehung auf sie angedeutet werden, dass auch dieser Theil der prophetischen Verkündigung in Zukunft noch seine Erfüllung finden werde, und dass diess reichlich geschehen, haben wir schon gezeigt. Die einzige Stelle, welche sich auf die erste Zukunft Christi bezieht, C. 9, 24-27., wied wirklich von Christo angeführt; nnd daß diess nur in Bezug auf einen Punkt, die auf die Todtung des Messias folgende Zerstorung Jerusalems, geschieht; hat seinen einfachen Grund darin, dass die Nachweisung der Übereinstimmung und Weissagung and Erfüllung hier ein gelshiftes Detail, einen Aufwand ge schichtlicher und chronologischer : Nachweitungen erforderich wie sie weder der Wärde Christi angemessen; noch für seins

Spuren des Buches in den vormakkab. Zeiten. 277 und seiner Apostel nächste Hörer und Leser geeignet waren,

und daher billig einem späteren mehr theologisch gebildeten Zeitalter überlessen blieben.

#### ĮV.

Zu den äußeren Gründen für die Ächtheit gehören endlich noch die Spuren von dem Vorhandenseyn unseres Buches im den wormakkabäischen Zeiten. Sind dieselben auch nicht so beschaffen, daß sie für sich allein zum Erweise der Ächtheit hinreichen und wahrhaft bedeutenden Gegengründen das Gleichgewicht halten könnten, so haben sie doch, da solche Gegengründe gar nicht stattfinden, in Verbindung mit allen übzigen Beweisen für die Ächtheit ihre nicht geringe Bedeutung.

a. Nach Josephus, Arch. XI, 8, 5. wurde Alexander dem Großen das Buch Daniel gezeigt, und von ihm diejenige Weigsagung auf sich bezogen, in welcher ein Grieche als Besieger des Persischen Reiches angekündigt wurde. Man hat nun, um dins Zeugnis zu entkräßen, die Angriffe theils gegen die ganze Relation, theils gegen diesen speciellen Punkt in derselben gerichtet. — Um die ersteren beurtheilen zu können, müssen wir uns vorher den Inhalt der Relation genauer vergegenwärtigen.

Während der Belagerung von Tyrus hatte Alexander den Jüdischen Hohenpriester auffordern lassen, sich ihm zu unterwerfen, und ihm Mannschaft und Lebensmittel zu schicken. Der Hohenpriester, treu dem Eide, welchen er dem noch lebenden Darius geleistet, hatte sich dessen geweigert. Alexander verschob die Rache his auf die Beendigung der Belagerung von Tyrus und Gaza. Nach derselben rückte er auf Jerusalem los. Der Hohenpriester geräth in große Angst, öffentliche Gebete und Opfer werden angeordnet; nach denselben wird er von Gott im Traume beruhigt, und ihm befohlen, er selbst solle mit den Priestern im Amtsornate, die Übrigen in weißen Kleidern dem Sieger entgegenziehen. Dieß geschieht, sobald Alexander

ander sich der Stadt nähert. Der Zug begegnet ihm an einem Orte, von wo man die Aussicht auf Stadt und Tempel hatte. Alexander geht sogleich auf den Hohenpriester los, umarmt ihn und beweist seine Verehrung vor dem Namen Gottes an seinem Hauptschmucke. Auf die verwundernde Frage des Parmenio, wie denn er, dem alle Andern ihre Verehrung bewiesen, den Jüdischen Hohenpriester ehre, antwortet Alexander, nicht dem Hohenpriester gelte die Ehrenbezeugung, sondern seinem Cotte. Denn diesen habe er ganz in diesem Aufzuge, da er noch in Macedonien war, im Traume erblickt; er habe ihm versprochen, dass er die Anführung seines Heeres übernehmen und ihm die Perserherrschaft übergeben werde; diese Überelistimmung des Traumes und der Wirklichkeit gebe ihm die feste Höffnung des Sieges. Er sey darauf in Begleitung des Hohenpriesters und von den Priestern umgeben in die Stadt gezogen, habe im Tempel nach Anweisung des Hohenpriesters geopfert, und dem Hohenpriester und den Priestern große Ehre erwiesen. Dann habe man ihm das Buch Daniel gezeigt. Auf die Aufforderung, sich eine Gnade für das Volk auszubitten, habe der Hohenpriester um Steuerfreiheit im siebenten Jahre, als dem Brachjahre, gebeten. Viele Juden haben dann auf die Aufforderung Alexanders sich zur Theilnahme an dem Feldzuge entschlossen. Die Samariter haben unter dem Vorwande, dass sie Stammverwandte der Juden seyen, gesucht, Antheil an den ihnen ertheilten Begünstigungen zu erlangen; diess sey ihnen aber mislungen.

Die Wahrheit dieser ganzen Relation ist nun nach dem Vorgange von v. Dale, (dissert. sup. Aristeam de LXX. interprett. p. 68. sqq.) von mehreren Neneren durch folgende Gründe angegriffen worden. 1. "Chronologisch falsch ist der Umstand, das Alexander nach der Eroberung von Tyrus nach Gaza, von da zurück nach Jerusalem und von da nach Ägypten gezogen sey. Er würde alsdann einen unnützen Umweg von einigen Tagen gemacht haben. Auch stimmen alle Schrift-

Spuren des Buches in den vormakkah. Zeiten. 279 steller darin übersia, dass er von Gaza unmittelhar nach Agypa ten zog." So schen Prideaux I. e. III, p. 115., und aus ihm wartich Griesinger p. 33. Allein es laist nich ohne Mühe der Grund auffahden; warum Alexander erst nach Gaga und dann nach Jerusalem rog Gaza mulste ihm als viel bedeutender erscheinens der Appfere Persische Satrep Metis hatte Arahische Süldlinge zemiethet and sick in der festen Stadt für sine lange : Relagerung verprogiantirts die Manera waten sehr boch, die Belegering äusserst schwierig (val. Aprian, exp. Alep. 151. ed. Blancardi.). Alexander durfte haffen, dass, wenn ihth die Einnahme dieses Platzes gelungen war, die Sbrigen, Jerusalem mit eingeschlassen, sich ihm ohne Schwentetteich argoben würden, mad der Erfolg zeigte, daß er eichnin dieser Merchang night hetrog. Dieser Vortheil war gewils des Usaweiges von wenigen Tagen wohl werth. Ubrigens spricht gorade diese auf den ersten Anblick anwahrscheinliche Derstel-Enng des Zuges Alexanders für die Glaubwürdigkeit des Josewhich Hitte er sich nicht streng an seine Quellen gehalten, so winds er gewiss die Anwesenheit Alex, zu Jerusalem zwiadhen die Beligerung von Tyrus und von Gaza gegetzt haben. Bis: Angabe der übrigen historischen Quellen, daß Alexander mninittelbar von Gaza mach Agypten gezogen, kann nichts be--veisen; es ist iein klaken argumentum que silentio, gegründet sanf die Nichterwähnung einer Diversion von einigen Tagen, die um so weniger suffsliend seyn kann, je größer die Bille wieltstiger Begebenheiten ist welche das Leben Alexanders darbietet. Es trifft noch daze die Gegner auf dieselbe Weise; denn in Jerusalem muß, wie wir nachher sehen werden, Alexander gewesen seyn; die alten Schriftsteller lassen ihn aber ebenao unmittelbar von Tyrus nach Gaza, wie von Gaza nach Ägypten zichen. 2. "Unhisterisch ist es, wenn Josephus den Parmenio mum Alexander sagen lässt, slass Alle ihan die προσενύνησες etvriesen (τί δήποτε, προσμυνούντων αὐτον απάντων, αὐτος προσκυνήσειε του Ιουδαίων αρχιερέω;). Erst später ham Alexander auf den Gedanken, sich zu einem Gotte zu erheben und als Anerkennung seiner göttlichen Würde die moognopporg zu verlangen." Allein es war ja nichts natürlieher, als dass die Unterthanen des Persischen Reiches auf ihm die gewohnte Elrenbezengung übertrugen, auch ehe er disselbe verlangte, und dals or sie willig annahm, darf nam aus seinem nachberign Betragen votaussetzen: 3. "Es werden Chaldaer im Gefolge des Königes erwähnt, welche damals doch noch dem Persischen Könige unterworfen waren." Allein was hindert ansunehmen, dafs sehon vor der Rinnshme Babylons sich Chaldäische Überläuse sum Alexander geschlagen hatten, wie diess Josephus selbst im Ansdrucke anzudeuten scheint? Diels kann um so eher angenommen werden, da die Babylonier später den Alexander, als den Wiederhersteller ihres von den Persern angefeindeten Cultus, mit: Freuden aufnahmen. 4. Der Traum des Hohenpriesters sehe einer Erdichtung gans ähnlich." Allein sehen wir auch von aller göttlichen Mitwirkung ab. und nehmen wir an, daß der Hohenpriester nur träumte, was wachend in seiner Scole vorging, oder dass er es nur geträumt zu haben vorgab, so hat doon gewils Alles, was in der Erzählung den Antheil des Hohempriesters an der Sache betrifft, die höchste Wahrscheinlichkeit. Die ganze Maaisregel war trefflich auf den Charakter Alexanders berechnet. Es komte dem Hohenpriester nicht verborgen geblieben seyn, dass Alexander bei der Einnahme von Tyrus aller derer geschont hatte, welche in die Tempel geflüchtet waren, dem Herceles geopfert, ihm zu Ehren eine große Feier angestellt und ihm ein Tyrisches Schiff geweiht hatte (vergl. Usser. z. J. 3673:). Die Maafsregel, die er gewählt, musste ihm also als die geeignetste erscheinen, um Alexanders Zorn zu besänftigen.

Gehen wir jetzt zu der positiven Bestätigung der Erzihlung über, in der, was man sonst noch gegen dieselbe vorgebracht hat, seine hinreichende Abfertigung finden wird.

In mehreren Hauptpunkten wird die Ersählung durch

Spuren des Buches in den vormakkab. Zeiten. 981

ausdenckliche historische Zougniese bestätigt. Dass Judas nicht durch Gewalt der Waffen bezwungen wurde, sondern sich freiwillig ergab, sagt Arrian (l. II., p. 150.: καὶ ἡνιαψοῦ τὰ μέν άλλα της Παλουατίνης καλουμένης Συρίας προσκεχωρικότα Hon). Die persönliche Anwesenheit Alexanders in Judia wird aniser Josephus; nicht blos, wie Schlosser (Weltgesch. I. p. 170.) behauptet, von dem Arabischen Schriftsteller Makrizi. sandern auch von Plinius (hist. nat. 12, 26,), der eine bei dieser Gelegenheit gemachte naturhistorische Beobachtung berichtet, bemerkt. Dass Juden in dem Heere Alexanders dienten, sagt der gleichzeitige heidnische Schriftsteller Hecatagus Abderita. Wie groß die Gunst Alexanders gegen die Juden gewesen seyn maß, geht aus der, wenn gleich falschen, Nachzicht desselben Schriftstellers hervor (bei Jos. c. Ap. II, 4.) das Alexander den Juden die Landschaft Samaria geschenkt habe. Zwar ist die Achtheit seines Buches von einem Ungemanuten in Eichhorns Bibl. f. hibl. Litt. Th. 5. p. 432, ff. in Zweisel gezogen worden, welcher behauptet, die Schrift any von einem verkappten Juden untergeschoben, Allein der einzige für diese Behauptung beigebrachte Grund, die Vorliebe für die Juden, welche sich in den Fragmenten des Hecataeus aufsert, ist, wie schon Zorn (Hecatuei Abd, fragmenta. Alton. 1730, ann. p. 5.) gezeigt hat, zur Bestätigung derselben gewiß nicht hinreichend. Es ist wohl zu beachten, dass diejenigen, welche uns die Fragmente des Hecataeus aufbewahrt haben, Josephus und Eusebius, nur dasjenige auswählen, was den Juden günstig war. Es geht aus den Fragmenten des Hecataens selbst hervor, dass er ein aufgeklärten Heide war, den von dieser Seite das Judenthum anzog, und der, was in jenen Zeiten ja so oft vorkam, eine gewisse Hinneigung zu demselben hatte. Wie wenig äußere Gründe zur Verdächtigung des Buches vorhanden waren, erhellt schon daraus, dass selbst Herennius Philo, bei Origenes c. Celsum l. 1., es nicht wagte, die Achtheit desselben entschieden zu verwersen, und dass

# 282 "Gründe für die Ächtheit des Daniel...

Josephus es wagen durite, im Angestulte stiner beidnischen Leser sich kühn auf veine Auctorität zu berufen. Was übrigens gegen diese Behauptung entscheidet, at die große Unitekanntschaft mit der älteren Geschiehte der Juden, welche der Verf. an den Tag legt. Weder ein Jude, noch ein Judenproselyt konnte erzählen, daß die Perser (st. der Chaldier) viele Myriaden von Juden nach Babylon geführt haben. Auch ein so grober Irrthum, wie der, dals Samaria den Juden geschienkt worden, konnte kaum von einem Juden ausgeben. - Die Gunst Alexanders gegen die Juden geht aber noch aus cinem andern Umstande hervor. 'Nach Gründung 'von Alexandria gewährte er ihnen nicht hur freie Ausübung ihrer Religion und Gesetze, sondern er bewilligte ihnen anch in jeder Hinsicht dieselben Vorrechte, wie den Macedoniern selbst (vgl. Prideaux I. c. p. 126.). Steht aber die Begünstigung der Juden durch Alexander fest, so Rönnen wir daraus einen Schluss auf the Wahrheit der ganzen Erzählung siehen. Denn mit Rocht bemerkt Jahn (Archaol. II, 1, p. 306.): "hat diese Hauptsache, die Begünstigung der Juden, ihre Richtigkeit, so muss sie doch eine große, dem Charakter Alexanders zusagende Ursache haben, und da die von Josephus angegebene ganz so beschaffen ist, so ist kein Grund vorhanden, an derselben zu zweiseln." Wir haben diese Stelle auch deshalb hier ausgehoben, damit man sehe, wie genau Bleek gelesen hat, wenn er I. c. p. 184. behauptet, selbst Jahn begnüge sich, nur die Hauptsache, die Begünstigung der Jaden, als geschichtlich wahr zu vindiciren. - Sogar der specielle Umstand, dass der Hohenpriester im vollen Ornate, und namentlich mit dem Hauptschmacke, (επί της κεφαλής έχουτα την κίδαρον κ. τ. λ.) dem Alexander entgegengezogen sey, wird durch eine Stelle des Justinus XI, 10. bestätigt: sunc in Syriam proficisoitur, ubi obvios cum infulis multos Orientis reges habuit. Ex his pro meritis singulorum alios in societatem recepit, aliis regnum ademit, suffectie in loca corum aliis regibus. --

Spuren des Buches in den vormakkab. Zeiten. 283 Endlich, die Wahrheit der Erzählung im Ganzon wird durch andere alte Jüdische Schriftsteller bestätigt, welche in den wesentlichen Umständen mit Josephus übereinstimmen; vgl. die St. bei Hess (Geschichte der Regenten in d. Exil H., p. 37.), der überhaupt über diese Begebenheit nachgelesen zu werden verdient.

Dasjenige aber, was keine ausdrückliche historische Bestätigung für sich hat, empfiehlt sich so sehr durch seine in nere Wahrheit, dass man an Erdichtung nicht denken kann. Namentlich ist das Betragen Alexanders so sehr seinem historischen Charakter angemessen, des man nur seine Unkenntnifs der Geschichte offenbart hat, indem man gerade hieraus Gründe gegen die Wahrheit der Erzählung entnehmen wollte. Alexander hatte zu seinem gütigen Betragen gegen die Juden einen doppelten Grund; es musste ihm bei dem damaligen Stande der Dinge - das Persische Reich war zwar schon geschwächt. aber noch lange micht besiegt - von nicht geringer Wichtigkeit seyn, sich ein nicht unbedeutendes Volk verbindlich zu machen und es auf diese Weise fest an sich zu ketten und dann bot ihm die Art und Weise, wie ihm der Hohepriester entgegenkam, eine willkommene Gelegenheit dar, nach seiner Gewohnheit die Religion als Mittel zu seinen Zwecken zu misbrauchen, und, sich als einen Begünstigten der Gottheit darzostellen. Wir behaupten nämlich gegen Hels, 1. c. p. 33., daß der Traum Alexanders, aller Wahrscheinlichkeit nach, von ihm erlogen sey. Läfst sich wohl etwas anderes von demfenigen erwarten, der bald darauf durch vorausgeschickte Leute die Priester in dem Tempel des Jupiter Ammon bestechen ließ, damit sie aussprächen, was ihm erwünscht war? der auf dem Zage gegen die Scythen von dem Unglück verkündenden Scher Aristander verlangte, er solle eine andere Glück verheißende Weissagung erdichten (Arrian l. 4. p. 246.)? der, als die Chaldäer ihn warnten, Babylon zu betreten, seinen entschiedenen Unglauben an alle Weissagung durch die Anführung des

Yeres von Euripides aussprach: μάντις δ'άριστος, αστις ελεά-284 xallic. (Arrian p. 4781) und doch beständig die Scher befragte? - Wie sehr nun aber eine solche politische Benutzung der Religion in dem Charakter Alexanders lag, lässt sich durch viele Beispiele erweisen. Aus diesem seinem, Streben gingen mannigfache Erdichtungen hetvor, durch veelche seine Geschichte moch zu seiner Zeit entstellt wurde. So die Erzählung von den beiden Raben, welche nach dem Berichte des Ptolemaus Lagi das Heer auf dem Zuge durch die Wüste zum Tempel des Jupiter hin- und zurückgeleitet, nach Callisthenes bei Plutarch soger die einzelnen Verirrten zum Heere zurückgeführt haben sellen. Man suchte sich durch solche Mährchen bei dem Könige belieht zu machen. - Nichts machte Alexander mehr Vergnügen, als dass bei dem Zuge nach Indien einige Völkerschaften ihn als den dritten Sohn Jupiters empfingen (Prideaux III, p. 150.). - Bei der Rückkehr ans Indien, hieft er, um den Bacchus nachzushmen, eine sichentagige Procession (Prid. p. 153.). Er ließ sich die Ergeichung dieses Zweckes Anstrengungen und Aufopferungen kosten, gegen welche die den Juden ertheilten Begünstigungen gar nicht in Betracht kommen. So unternahm er, um auch sich die Vertheile zu verschaffen, welche den Persiechen Königen ihre göttliche Würde gewährte, die langwierige, beschwerliebe und gefährliche Reise zu dem Tempel des Jupiter Ammon, auf der er beinahe mit seinem ganzen Heere vor Durst umgekommen wäre. Er unterwarf sich demüthig der Anforderang der Priester, dass keiner außer ihm den Tempel betreten dürfe. Zu einer Zeit, als seine Macht schon viel mehr hefestigt war, liefs er zu Babylon mit ungeheuren Kosten den Be-Instempel wieder herstellen. - Wenn man behauptet, Alexander würde sich nicht erniedrigt haben, unter Anleitung des Hohenpriesters im Tempel zu opfern, so scheint man zu vergeseen, dass er ganz dasselbe unter Anleitung der Chaldäischen Priester zu Babylon im Belustempel that, wie überhaupt sein

Spuren des Buches in den vormakkab. Zeiten. 285

ganzes dortiges Betragen in religiöser Hinsicht dem in Jerusalem sehr ähnlich ist. Arrian sagt p. 196.: ἔνθα δη καὶ νοῦς Χαλδαίοις ἐνέτυχε, καὶ ὅσα ἐδόκει Χαλδαίοις ἀμφὶ τὰ ἰκρὰ κὰι ἐν Βαβυλῶνὶ ἔνοραξε τὰ τε ἄλλα καὶ τῷ Βήλω, καθὰ ἐκῶνοι ἐξηγοῦντο, ἔθυσεν.

Wenden wir uns nun speciell zu der die Weissagungen Daniels betreffenden Nachricht des Josephus. Auch hier läset sich leicht zeigen, wie gut es berechnet war, wenn man Alexander die ihn betreffenden Weissagungen vorlegte, wie höchst angemessen dem Alexander das ihm bei dieser Gelegenheit beigelegte Betragen ist. Alexander kannte zu gut den Einflufs, welchen die Weistagung auf die ganze damalige Welt ausübte, als dass er nicht auch dieses Mittels zur Besestigung seines Anschens und zur Befriedigung seiner Eitelkeit sich bedient Maben sollte. Er strebte dahin, sich durch die Stimmen der Seher der verschiedensten Völker für den Liebling der Götter erklären zu lassen, während er im Geheimen des Aberglaubens lachte, wenigstens dann gewiss, wenn ihm die Weissegungen nicht ganz nach seinem Sinne waren. Plutarch bemerkt im Allgemeinen als für ihn charakteristisch, daß er auf Weissagungen sich immer viel zu Gute gethan habe (συμφιλοτεμούμεpoc αεί τοῦς μαντεύμασι). Der Seher Aristander war beständig in seinem Gefolge; selbst ein gemeines Syrischea. Weib, welches für eine Seherin galt, war ihm nicht zu gering, um ihr bei Tag und bei Nacht Zugang zu sich zu verstatten (vel. Arrian p. 269.); die Priester des Jupiter Ammen multten ihn durch ein Orakel zu einem Sohne ihres Gottes mathen: die Chaldaischen Weisen kamen ihm bei seinem Einzuge in Babylun in seierlicher Procession entgegen und er machte sich viel mit ihnen zu schaffen.... man of the bound of a mem

Die Einwendungen, welche man gegen die Forzeigung der Weissagungen Daniels grhoben hat, branchen fast mur angeführt zu werden, um ihre Schwäche zu zeigem, 1, ..., Wie kounte Alexander eine Hebräische Schrift lesen? : Wie kounte er sieh

### 286 :: Gründe für die: Achtheit des Daniel.

in die symbolische Sprache anden? Wie fühlte er sich nicht beleidigt, sich unter einem Ziegenbock, und sein großes Reich als eine vorübergehende Erscheinung dargestellt zu sehen?" Alle diese Einwendungen beruhen auf der falschen, in dem Texte des Josephus nicht im geringsten begründeten Voraussetzung, dass Alexander selbst die Weissagungen des Daniel gelesen habe. Man seigle sie ihm vor, und sagte ihm ihren Inhalt, und der König, unbekummert daram, was wirklich in dem Buche stand, griff mit beiden Händen zu, weil der ange--gebene lahalt ganz nach seinem Wunsche war, ebenso wie die Assyrer (vgl. Ges. zu Jes. I, p. 946.) sich ohne Weiteres die Hebraischen Weissagungen zu Nutze machten, in welchen, wie nie blee von Hörensagen: wiesen konnten, ein Einfalt von ihrer -Seite als göttliches Strafgericht angekündigt worden. Was das Bild des Ziegenbockes betrifft, so urtheilt mair ganz nach unse--ren Begriffen, wenn man behauptet, dasselbe habe dem Könige anstößig verkommen müssen; in der Symbolik der Babylonier und Perser war, wie wir nachher sehen werden, der Ziegenbock ein sehr edles Symbol, und Alexander war wohl schon so viel mit dem symbolischen Geiste des Orients vertraut geworden, daße er an so etwas keinen Austols nahm. Und noch dazu, gerade die deutlichste Weissagung in Bezag auf Alexander, und also diejenige; welche man ihm wahrscheinlich vor-Mekte, Cap. 11; 2. 3., ist game bildios. - Allerdings wird in den Weissagungen, welche die Gresse Alexanders vorherverkundigen, magleich die baldige Zersplitterung seiner Herrschaft nach seinem Tode angekundigt. Aber wer sagt uns, dass man sich nicht begungte, ihm nur dasjenige mitzutheilen, was ihn für die Nation ghastig stimmen konnte? Und haben wir, falls man ohne Grund das Gegentheil annehmen will, nicht auch sonst Beispiele, dals Alexander bei Weissagungen, welche Glück und Unglück sugleich ankändigten, sich das erstere mit Prenden aneignete, und das undere ruhig auf sich beruhen liefs (vgl. : Arrian p. 151.)?

2. "Bei beiden Weissagungen (8, 21, 11, 2, 3.) warde dem Daniel der bestimmte Beschl ertheilt, sie zu verschließen, oder zu versiegeht, und hiedurch dieselben für unverständlich erklärt. Man wird daher augeben müssen, dels nur Zeit Alexanders noch Niemand den Sinn dieser Weissagungen werstehen Dieser Groud ist wiederum Bleck eigenthümlich. Es genügt zu seiner Widerlegung die Bewerkung, dass an den ängeführten Stellen nicht die Rede von einer absoluten Dunkelheit ist, sondern nur von einer relativen und theilweisen. Diess erhellt, wenn nicht schon hinlänglich aus der Natur der Sache, doch deatlich aus der Vergleichung von Cap. 10, 1. mit 12, 8. An der ersten Stelle heifst es, Daniel habe in das Gesicht Cap., 10, 12. Einsicht erlangt, an der zweiten: "ich hörte es, aber verstand es nicht", und Daniel erhält den Auftrag, das Gesicht zu versiegeln, weil es für die Zukunft bestimmt sey. Will man hier night einen groben Widerspruch statuiren, so ist man dock wolk genöthigt, das Verstehen und das Nichtverstehen beziehungsweise zu nehmen. - Ist nun aber diefs,"so konnte gerade bei den Weissagungen über Alexander, zumal zu der Zeit, wo ihre Erfüllung schon begonnen, am wenigsten ein Nichtverstehen stattfinden, da sie zu den klarsten des ganzen Buches gehören. Dass ein Grigche dereinst das Persische Reich zerstören werde, wird mit so klaren und dürren Worten gesagt, daß selbst ein Kind es verstehen muß, und weiter wurde tuch nach Josephus dem Alexander von den Juden nichts gesagt; die persönliche Deutwig auf sich war sein eighes Werk. Doch wir wollen uns nicht Minger mit der Widerlegung eines solchen Grundes aufhalten.

Somit glauben wit, das Zeugniss des Josephus für das Vorhandenseyn des Baches Daniel zur Zeit Alexanders des Großen und somit für seine Ächtheit; de die Frage nur seyn kann, ob Daniel sicht, öder ob er sur Zeit des Ant. Epiph. verfalst ist, kinlänglich gerechtfertigt zu kaben. Allerdings, wären irgende entscheidende Gründe gegen die Ächtheit vor-

handen, so würde die Nachricht des Josephus allein zu ihrer Entkräftung nicht hinreichen; daß dem aber nicht so ist, haben wir schon gesehen. Und so erscheint es als gänzlich will-kährlich, wenn Bleck p. 185. meint, die Juden möchten sich immarbin auf Weissagungen in Betreff Alexanders berufen haben; daß es aber speciell die Weissagungen Daniels gewesen, sey von Josephus erdichtet worden.

Wir fügen hier schliefslich über den historischen Charakter der ganzen Erzählung des Josephus noch eine Bemerkung eines neueren Geschichtschreibers hinzu, dessen feindliche Gesinning gegen die geoffenbarte Religion und gegen das Bundesvolk ihn sonst in der Geschichte desselben ein Gewebe von Lügen und Mährchen erblicken läßt, und dessen Zeugniß daber als das eines erbittegten, verblendeten Feindes von besonderer Wichtigkeit ist. Lea sagt in seinen Vorlesungen über die Geschichte des Jüd. Volkes p. 200.: "die ganze Geschichte hat nicht gerade etwas Unwahrscheigliches in sich; bewaffneter Widerstand von Seiten des Hohenpriesters wäre Thorheit gewesen; er mochte also friedlich, Alexander entgegengezogen seyn. Und wie gerne Alexander die Asiatische Welt glauben liefs, er stehe mit den Göttern der Völker, die er unterworfen habe, in naher Verbindung, ist sonst bekannt. Man hat es für unwahrscheinlich gehalten, dass Alexander von Gaza nicht gleich nach Agypten geeilt seyn soll; allein von Gaza über Jernsalem nach Agypten zu ziehen, war höchstens ein Umweg von einigen Tagen, und Judän kein unwichtiger Punkt für eine Expedition nach Agypten; man durfte dies Gebürgeland im Rücken auf keinen Fall den Feinden in den Händen lassen."

b. Der sterbende Metathias ermahnt 1 Makk. 2, 59. 60. unter andern durch die Verweisung auf das Beispiel des Daniel und seiner drei Gefährten die Seinen zur Standhaftigkeit, (Ανωνίως, Αλαρίως, Μινονικό πιστεύσσωνες, ἐσώθησων ἐκ, φλορώς. Δαπηλ έν τῆ ἀπλόσητι σύνοῦ ἐξιξύσθη ἐκ στόμοσος λεόντων) Mehrere, wie Bertholdt, bekaupten nun, Matathias könne hier bloß

## Spuren des Buches in den Vormakkab. Zeiten. 289

blos die einseln eirkulirenden hetreffenden Abschnitte vor Augen gehabt haben, welche Annahme auf der erweislich unrichtigen Hypothese von der Pluralität der Verff. beruht, oder er könne sich auch auf die mündliche Sage beziehen, was dadurch widerlegt wird, dass alle übrigen zahlreichen angeführten Beispiele ohne Ausnahme aus den heiligen Schriften entlehnt sind. Bleek dagegen (p. 183.) gesteht zu, dass die Stelle wirklich als ein Zeugniss von unserem Buche Daniel anzusehen sey, behauptet aber, wir haben hier nicht die eigenen Worte des Mat., sondern eine ihm von dem Geschichtschreiber in den Mund gelegte Rede. Diese Behauptung kann allerdings nicht mit entschiedener Gewissheit bestritten werden; sie würde aber nur dann als ausgemacht richtig betrachtet werden können, wenn wir anderswoher die Unächtheit des Daniel erweisen könnten. Und da diess nicht der Fall ist, so verdient diess Zeugniss noch immer unter den Gründen für die Ächtheit aufgeführt zu werden. Auch die Richtigkeit der Behauptung Bleeks vorausgesetzt, ist es doch wenigstens insofern von Wichtigkeit, als es zeigt, wie fest man in einer dem angeblichen Ursprunge des Buches Daniel so nahen Zeit von der Achtheit desselben überzeugt war. - Eine Beziehung auf den Daniel findet sich auch vielleicht in den Worten des Matathias 1 Makk. 2, 49.: vūv έστηρίχθη ύπερηφανία καὶ έλεγμὸς καὶ καιρὸς καταστροφής καὶ ὀργή Συμοῦ. vgl. Dan. 8, 19.: ἰδοὺ ἐγω ἀπαγγέλλω σοι ά έσται ἐπ' ἐσχάτου τῆς ὀργῆς τοῦς υίοῦς τοῦ λαοῦ σου ἔτι γάρ εἰς ώρας καιροῦ συντελείας μενεῖ. Mat. scheint anzudeuten, dass jetzt die von Daniel angedeutete schwere Zeit eingetroffen sey.

c. Die Alexandrinischen Übersetzer haben die im ganzen A. T. nur bei Daniel vorkommende Lehre von den Schutzengeln der Reiche in zwei Stellen hineingetragen, in welchen so wenig eine Spur derselben enthalten ist, das nur eine vorgängige Bekanntschaft mit dieser Lehre sie zu dieser Übertragung verleiten konnte. Deuter. 32, 8. (Gott hat bestimmt die Gränzen Hengstenberg Beitt. 1.

der Velker nach der Zahl der Kinder Israel) übersetzen sie die Worte: למספר ככי השראל, durch: ממדם מפוב של מיציל, אסיי בּיניה בּצֹאָן מָלְאָבֵין בּיניה בּצֹאָן מָלָאָבִין בּיניה בּצֹאָן מָלָאָבִין. γης είσεν έν Τάνει ἀρχηγοὶ ἄγγγελοι πουηροί. Dagegen hat man nun eingewandt, die LXX. haben das hineingetragene Dogma aus dem Volksglauben entnehmen können, der aus der Berührung mit heidnischen Völkern, und unabhängig von der Schrift entstanden sey. Allein wir sahen schon früher, wie ungegrüudet die Behauptung sey, dass die Juden die Lehre von den Schutzgeistern der Völker von den Persern entlehnt haben, bei welchen sie sich gar nicht vorfand, und wohl zu beachten ist es, dass diese Lehre von den Juden beständig auf den Daniel gegründet wird (vergl. Eisenmenger, 1, p. 806. Jo. a Lent. theologia Jud. p. 276.). Allerdings kann aber dieser Grund nur als Nebengrund gelten, da die Möglichkeit, obgleich nicht die Wahrscheinlichkeit, zugegeben werden muß, daß die Juden diese Lehre aus grobem Missverstand irgend einer Bibelstelle außer dem Daniel geschöpft haben.

- d. Bedeutender als die beiden vorhergehenden ist der jetzt zu führende Beweis für das Vorhandenseyn des Buches Daniel vor den Zeiten der Makkabäer. Wir müssen zuerst hier einige Voraussetzungen zu begründen suchen, welche die Grundlagen desselben bilden.
- 1. Es ist endlich einmal Zeit, dass die ebenso allgemein, als zuversichtlich ausgestellte Behauptung von einem Hebräischen oder Aramäischen Original des ersten Buches der Makkabäer, nachdem sie schon so lange und vielfach mit ihren angeblichen Gründen nur nachgeschrieben worden, geprüft werde. Diese Prüfung kann hier natürlich nicht auf umfassende und erschöpfende Weise angestellt werden; doch läst sich wenigstens soviel auch in der Kürze zeigen, dass die bisher beigebrachten Gründe für ein nichtgriechisches Original unhaltbar sind. Man beruft sich darauf, schon Origenes führe den Titel des Buches Hebräisch an (Orig. bei Eus. H. eccl. VI, 25.: Žéw Sè

## Spuren des Buches in den Vormakkab. Zeiten. 291

τούτων έστι τα Μακαυβαϊκά, άπες έκιγέγραπται Σαρβής Σαρ. Bark "El.), was doch voraussetze, dass zu seiner Zeit das ganze Buch Hebräisch oder Aramäisch vorhanden gewesen; Hierenv mus habe das hebraische Original selbst gesehen (Prol. gol.: Maccabaeorum primum librum Hebraicum reperi.). Alleis durch diese Zeugnisse wird weiter nieles bewiesen, als dels zur Zeit des Origenes und Hieronymus das Buch auch Hebraisch oder Aramaisch vorhanden war; hielten Origenes und Hieronymus diese Bearbeitung für das Original, so thut das gar nichts zur Sache. Die Hebräische oder Aramäische Bearbeitung konnte ebenso gut Übersetzung seyn, wie wir von den meisten Grigchisch geschriebenen Apocryphen solche Übersetzungen besitzen. - Man beruft sich ferner darauf, dass in dem Buche manche Ausdrücke verkommen, die ihre volle Aufklärung erst dann erbalten, wenn man sie wieder ins Hebräische zurückübersetze. Allein ware dieser Grund triftig, to liefse sieh mit kiehter Mühe auch für alle Bücher des N. T. ein Hebräisches oder Agamäisches Original erweisen. Und doch ist das Vorkemmen von Hebraismen in diesem Buche, das Griechische als Original angenommen, noch weit begreiflicher, da die Griechische Sprache damals moch den Juden viel neuer und ungewohnter war. Und was noch dazu kommt, gerade die Hebraismen. welche man als die beweisendsten ausgehoben hat, (vgl. s. R. Eichhorn, Kinl. in die Apokr. p. 219. ff.) finden sieh in den LXX. und dienen, als wahrscheinlich von dem Verf. aus ihnen herdbergenommen, eher zum Beweise dafür, das das Griechisohe Originalsprache ist. So z. B. das ἡγοιμάστη ἡ βασιλεία ένωχιου 'Αυτιόχου, 1, 16., vgl. 1 Sam. 20, 30. 1 Reg. 2, 12. 1 Chron. 17, 11., das πᾶς ὁ ἐκουσιαζόμενος τῷ νόμφ, 2, 42, vgl. Esra 2, 68. 7, 15. u. a. St., αλλόφυλοι in der Bedeutung Philistäer z. B. 1 Reg. 13, 2. - Bedeutender würde der Reweis aus Übersetzungsfehlern seyn, wenn nicht die einzelnen Belege, die man hiefür angeführt hat, auf unsicheren Annahmen beruhten. So soll Cap. 4, 16. ένι πληφούννος Ιούδα

#### 292 Gründe für die Ächtheit des Daniel.

ταῦτα, , während Juda dieses noch redete", das πληρόω in einer ganz ungewöhnlichen nur aus der Verwechselung von and מרלא erklärlichen Bedeutung vorkommen. es fragt sich hier erst, ob das πληρόω wirklich die ihm beigelegte Bedeutung reden, und nicht vielmehr die in den LXX. und im N. T. nicht selfene vollbringen, thun hat. Cap. 6, 1. (Εστεν Ελυμαίς εν τη Περσίδι πόλις) soll sich ein so arges Verschen gegen die Geographie, wie die Verwandelung der Provinz Elymais in eine Stadt, nur daraus erklären, dass der Griechische Übersetzer aus Unkunde der Geographie das Hebräische חדינה, ebenso wie Aquila, Dan. 8, 2., statt durch Provinz, durch Stadt übersetzte. Allein diese Behauptung würde nur dann Schein haben, wenn sich nicht in dem ersten Buche der Makk., in den übrigen die auswärtige Geographie und Geschichte betreffenden Angaben, zahlreiche und zum Theil ebenso große krithumer fänden (vgl. später, unter Nr. VI.). - Diess sind alle Gründe für ein nichtgriechisches Original des Buches. Dagegen spricht nun unter andern Folgendes. Wir haben oben nachgewiesen, dass der Verfasser des ersten Buches der Makkabäer den Daniel benutzt hat, und dass diess nicht nach dem Original, sondern nach den LXX. geschehen, zeigt die häufige wörtliche Übereinstimmung der Ausdrücke. Dass der Ausdruck βδέλυγμα της έρημώσεως aus den LXX. entlehnt sey, gesteht auch Bleek (p. 181.) zu. Man könnte nun einwenden, dass mehrere der angeführten Ausdrücke (obgleich durchaus nicht alle, selbst für βδέ. γ. έg. hat Theodotion Cap. 11, 31. βδέλυγμα ήφανισμένου) von Theodotion ebenso übersetzt seyen, die Übereinstimmung des ersten Buches der Makk. mit der Alex. Version daher für zufällig gehalten werden könne. Allein dieser Einwand ist deshalb ungültig, well Theodotion, sowie überhaupt, wie schon Hieronymus und Epiphanius bemerkten (vgl. unter den Neueren z. B. de Wette p. 81.), so insbesondere beim Daniel, wie eine auch nur flüchtige Vergleichung lehrt, nicht etwa eine neue Übersetzung, sondern nur

Spuren des Buches in den Vormakkab. Zeiten. 293

eine Überarbeitung und Verbesserung der Alexandrinischen gab. Steht aber nun die Benutzung der Alexandrinischen Version im ersten Buche der Makkahäer, so wie es uns vorliegt; fest, ist es dann wohl irgend wahrscheinlich, dass der angebliche Griechische Übersetzer diese Übereinstimmung hereingebracht habe? Würde er nicht, sowie das ganze übrige Buch, so auch die Stellen, welche sich auf das Buch Daniel beziehen, selbstständig übersetzt haben? — Ferner, nirgends hat Josephus ein nichtgriechisches Original benutzt; er folgt vielmehr durchgängig, und zwar häufig ganz wörtlich, unserem Griechischen Bnohe. Auch der Syvische Übersetzer hat aus dem Griechiachen übersetzt. - Endlich, es ist kein Grund vorhanden, daran zu zweifeln, dass das noch vorhandene und von Bartoloeci herausgegebene Chaldzische erste Buch der Makkabäer dasselbe sey, dessen Origenes und Hieronymus gedenken. Diess gibt sich aber sogleich als eine schlechte Nachbildung und Entstellung unsers ersten Buches der Makkabäer zu erkennen.

. . . . 2...Man hat mehrfach behaupitet, das erste Buch der Makkabäer könne erst nach dem Tede des Johannes Hyrcanus (106 v. Chr.) verfast seyn, weil mach Cap. 16, 23. 24. die Denkschrift über das Leben und die Thaten des Hyrcanus zur Zeit der Abfassung schon als geschlossenes Ganzes vorhanden gewesen (vgl. z. B. Eichhorn p. 247. Bertholdt p. 1048.). Allein diese Stelle (ααὶ κὰ λοιπὰ τῶν λόγων Ἰωάννου — ἰδοῦ σαϊσα γέγραπται ἐπὶ βιβλίου ἡμερῶν ἀρχιερωσύνης Ειθτοῦ, ασο ού έγενηση οιρχιερεύς μετα τον πατέρα αύτου) spricht im Gegentheile dafür, dass das Buch, wenn gleick allerdings geraume Zeit nach dem Regierungsanfange des Hyrcanus, doch noch vor dem Ende desselben verfalst worden sey. Warum würde sonst wohl ansdrücklich der terminus a quo, nicht aber der terminus ad quem angegeben? Wir müssen diesen Fingerzeig um so mehr benutzen, da wir auch durch die innere Beschaffenheit des Buches genöthigt werden, die Abfassungszeit desselben möglichst früh anzusetzen. Die älteren und

neueren Gelehrten stimmen darin überein, dass das Buch, was die einheimischen Nachrichten betrifft, in hohem Grade den Charakter der Glaubwürdigkeit und historischen Treue habe, dais es sich namentlich durch eine genaue und richtige Chronologie auszeichne. Wie lassen sich nun wohl diese Verzüge, welche besonders bei der Vergleichung mit dem zweiten Buche der Makkabäer in einem glänzenden Lichte erscheinen, anders erklären, als durch die Annehme dels das Buch in einer den in ihm geschilderten Begebenheiten verhältnismäßig nahen Zeit geschrieben sey, so dass der Vers. die Wahrheit schreiben konnte, wenn er diess nur ernstlick wollte? Diese Annahme wird um so nothwendiger, je sahlreicher die Erdichtungen und Übertreibungen waren, durch welche der Jüdische Nationalstolz nach und nach die Geschichte der Makkabäer verunstaltete. Man kounte ihr nur durch die Hypothese älterer schriftlicher Quellen entgehen; aber diese wird ache unwahrscheinlich dadurch, daß der Verf. sich nirgends auf solche Quellen bezieht, auch da nicht, we man dech, wie Cap. 9, 23., sine solche Beziehung erwarten sollte, um so mehr, da die Geschichtsbücher des A. T., welche der Verf. dercheängig nachahnt, thre Quellen zu eithren pflegen. Dazu kommt noch, daß in den angefährten Schlassversen des Buches die Andeutung enthalten zu seyn scheint, dass über die Periode, deren Geschichte der Vers. beschrieb, keine schriftlichen Aufzeichnungen vorhanden waren. Denn wenn der Verf. mit dem Tode des Simon sein Werk schließt, und die Fortsetzung deshalb für unnöthig erklärt, weil die Geschichte des Hyrcanus schon anderwärts beschrieben sey, so scheint hieraus doch zu solgen, dass er was demseiben Grunde wach die frühere Geschichte nicht beschrieben haben würde, wenn über sie glaubwärdige frühere Aufzeichnungen vorhanden gewesen wären.

3. Die Alexandrinische Versien des Daniel muß, wie aus den früher gemachten Bemerkungen hervorgeht, vor dem ersten Buche der Makkabier verfülst seyn, und uwar wahrzecheinlich sehen genunne Beit vorher, da die Art, wie der Verf.

sie benutzt, die Verbreitung und kirchliche Reception derselben in Palästina voranszusetzen scheint. Ein zweites Zeugnis für die frühere Abfassung derselben liefert uns der Prolog zum Jesna Siragh, verfasst um das J. 130. v. Chr., woria, wie auch de Wiette (l. c. p. 75.) geneigt ist anzunehmen, die Griechisehe Überseizung des ganzen A. T. schon als vollendet vorausgesetzt wird; - Endlich einen Fingerzeig für die Absasungsweit liefert uns vielleicht die Übersetzung selbst. Sie übersetzt Cap. 10; 1. die Worte את הדבר durch καλ τὸ πληρος τὰ ιξαγερούν ιδιανοη πήσεται τὸ πρόστουμια. Wahrscheinlich werden hier durch of align, or low die Juden zur Zeit der Makkabäer beseichnet, als solche, welche nach Cap. 12, 9. 10. die volle Einsicht in die zur Zeit ihrer Gebung noch zum Theil vanchlossene Vision erhalten werden. Eine solche nähere Bestimmung aber, zu der im Texte auch nicht der geringste Grand verhanden, erklärt sich nur dann, wenn der Übersetzer selbst in der Makkabäischen Zeit lebte, und den mächtigen Kinflus beobschtete, welchen die Weissagungen Daniels auf disselbe auxübten.

Nach diesen Bestimmungen nun ist die Alexandrinische Version auf jeden Fall nur durch einen sehr geringen Zeitraum von der Abfassung des Buches selbst geschieden. Nach Bleek (p. 288.) sollen Cap. 1—6. während der Aufhebung des Jüdischen Cultus durch den Antiochus Epiphanes — sehr bald nach der Einweihung des Brandopferaltars zum heidnischen Opferdienste verfast worden seyn — die prophetischen Abschnitte wahrscheinlich etwas später, nach der Wiederherstellung des Jüdischen Cultus durch den Indas Makkabäns, kurz vor, oder manittelbar nach dem Tode des Ant. — das Ganze also in den Jahren 167—163. v. Chr. Was sellte man nun wahl anders erwarten, als dass ein Buch, dessen Verf. und Übersetzer ganz gleichzeitig, oder doch nur durch einen sehr geringen Zeitraum geschieden sind, richtiger übersetzt sey, wie alle übrigen weit älteren Bücher des A. T., und ebenso auch, dass gar keine

Spuren von Varianten in der Übersetzung vorkommen; die ja bei einem eben erst ans Licht gekommenen Werke kaum denkbar sind. Nun findet sich aber von dem gerade das Gegentheil. Die Übersetzung des Daniel ist gerade unter allen die schlechteste, so schlecht, dass die altere Kirche, was bei ihrer hohen Verehrung gegen die LXX. viel sagen will, sie verwarf, und die Übersetzung des Theodotion an ihre Stelle setzte; vgl. de Wette l. c. p. 76. Grobe Missverständnisse aind auf jeder Seite so häufig, dass es sich nicht verlohnt, einzelne Beispiele anzuführen, zumal da schon Michaelis in der Abhandlung über diese Version (Or. bibl. IV. p. 17. ff.) eine hinreichende Menge derselben gesammelt hat. Manchmal, z. B. 10, 8., gibt der Übers. blosse Worte ohne Sinn. Man wird nun wohl diese Beschaffenheit der Übersetzung auf den Alexandrinischen Ursprung derselben schieben wollen; allein theils ist derselbe nichts weniger, als erwiesen, da aus der Abfassung der meisten Theile der LXX, zu Alexandria nicht folgt, dass sie alle dort abgefast sind, theils läst sich nicht denken, dass bei dem lebhaften Verkehr der Juden in Palästina und Agypten, wofür eben die schleunige Übersendung und die sofortige Übersetzung des Buches einen Beweis liefern würde, das vollkommene Verständnis desselben, welches die Palästinensischen Juden sar Zeit der Makkabäer besitzen mussten, so ganz den Alexandrinischen vorenthalten seyn sollte, theils endlich zeigt die Thatsache, dass die Alexandrinische Übersetzung, wie die Zugrundelegung derselben in dem ersten Buche der Makkabäer und im N. T. beweist, auch in Palastina die recipirte wurde, daß man dort den Daniel nicht besser verstand, wie in Agypten. -Von Varianten finden sich nicht weniger Spuren, wenn gleich Michaelis (l. c. p. 34. ff.) Manches daraus hergeleitet hat, was nur aus paraphrastischer Freiheit, oder aus Sprachunkunde und Versehen des Übersetzers abzuleiten ist. vgl. z. B. Cap. 5, 21. (πλήρης σων ήμερων, και ένδοξος εν γήρει), Cap. 11, 4.

(καὶ ἐτέρους διδάξει ταῦτα) u. a. St.

#### i 🔖 i i did wast tama 🟗 ii ii

Unter den inneren Gründen wollen wir hier zuerst den aus der Beschaffenheit der Sprache zu entnehmenden durchführen. Es sind hier besonders zwei Eigenthümlichkeiten, welche für Daniel als Verf. sprechen.

I. Das Buch ist theils in Hebräischer und theils in Aramäischer Sprache geschrieben und zwar so, dass der Gebrauch des Aramäischen Cap. 2, 4. anfängt, wo der Verf. die Aramäischen Weisen redend einführt, und dann auch in den Erzählungen und Weissagungen des Verf. selbst fortgeht bis zu Ende von Cap. 7. Diese Erscheinung Mist sieh nicht, wie von Bertholdt und Lichhorn geschehen, aus der Mehrheit der Verf. erklären. Denn auch abgesehen von den übrigen Schwierigkeiten, welche diese Hypothese drücken, was kann sie wohl in diesem Falle leisten, da der Sprachwechsel mitten in einem untrennbaren Abschnitte stattfindet, das Problem aber um nichts leichter oder schwerer wird, wenn das Aramäische durch 6, als wenn es durch Ein Capitel hindurchgelit? Ebenso wenig zulässig aber ist eine andere von Kirms l. c. p. 33. aufgestellte Hypothese, wonach der angebliche Pseudodaniel wenigstens bei der späteren Rückkehr zum Hebräischen die Absicht gehabt haben soll, die Illusion verstärkend seine Weissagungen denen der übrigen Propheten so ähnlich zu machen als möglich. Fände eine selche Absieht statt, so würde der Verf., je nachdem die eine oder die andere Rücksicht bei ihm vorwaltete. sich durchgängig entweder des Aramäischen oder des Hebräischen bedient haben; des Aramsischen, weil Daniel unter Aramäern lebte, und weil der Verf., wenn er in dieser Sprache schrieb, erwarten durfte, von seinen des Hebräischen größtentheils unkundigen Zeitgenossen weit mehr gelesen und verstanden zu werden; des Hebräischen, weil die Abfassung einer Weissagung in einer andern ale der heiligen Sprache ohne Analogie war, der Verf. aber in seinem nichts weniger als leicht-

gläubigen Zeitalter Alles vermeiden musste, was Zweifel an der Achtheit und Göttlichkeit seiner Weissagungen hervorrufen konnte; der Gebrauch der Hebräierhen Sprache, wenigstens in den Weissagungen, bei denen er auch nach der Hypethese von Kirms sich durchgängig des Hebr, hätte badianen massen, während doch Cap. 7. Aramäisch geschrieben ist, musste um so mehr we Beförderung der Illusion als greignet erscheinen, je seltener damals Fertigkeit des Ausdruckes in derselben war, wie sie doch zu einer prophetischen Schrift noch in weit häherem Grade erfordert wurde, wie zu einer historischen und didaktischen, und je mehr daher eine in dieser Sprache verfaste prophetische Schrift das Vorurtheil für sich hatte, dass sie in der alten Zeit verfaset sey, in die sie sich selbst versetzte. Der Grund des Sprachenwechsels kann daher, mit Bleck (l. c. p. 212.) and de Wette (p. 367.), in nichts Anderem gesneht werden, als darin, dass beide Sprachen dem Vers. so geläufig waren, dass er unvermerkt von der einen zu der anderen übergehen konate, bei einer so geringen Veranlassung, wie die in Cap. 2, stattfindende, und augleich, dass er bei einem großen Theile seiner Zeitgenessen, für die sein Buch sunächst bestimmt war, eine solche Kenntnis belder Sprachen voraussetzen durfte, daß es ihnen gleichgültig war, ob eine Schrift in der einen, oder in der anderen geschrieben. Dass dieser Fall zu Daniels Zeit wirklich stattfand, bedarf als allgemein zugestanden kaum eines Beweises. Das Hebräische war ihm Muttersprache; unter Aramkern hatte er bei waitem die längste Zeit seines Lebens augebracht. Bei seinen Lesern darfte er auf ein gleiches Verständnis beider Sprachen hoffen. Noch der etwas spätere Esra achrich zwar selbst Hebräigh, rückte aber in sein Werk eine ältere von einem Augenseugen verfaste Geschichte der Verstille vor seiger Ankaust in Jerusalem in Aramäischer Sprache ein, und theilte auch sanst Aramäisch geschriebene Urkunden im Originale mit. Daß aber derselbe Fall auch noch zu den Zeiten des angeblichen Pseudo-Daniel statigefunden, müssen wir gegen Bleek, de Wette u. A. entschieden Muguen.

Schon in den Zeiten bald nach der Rückkehr aus dem Exil wurde die Hebrüische Sprache im Gebrunche des Veikes durch die Aramilische verdrängt, und obgleich von den Gebisdeteren Anfangs noch gekannt und vielleicht zum Theil noch gesprochen dech immer mehr Gegenstand gelehrten Studiums. Diess erheilt, obgleich Gesenius (Gesch. der hebr. Sprache p. 44. ff.), auf den sich de Wette und Bleek ohne weitere Prüfung berufen, das Gegentheil zu beweisen versucht hat, aus folgenden Grunden. a. Aus Nehemias 8, 8. geht hervor, daß schon une Zeit des Esra das Volk aum Verständnis des Pantateuchs einer Übersetzung des Vergeleseuen in das Aramäische bedurfte. Es heilst dort: "sie (die Priester und Leviten) lasen im Buche, im Gesetze Gottes 27 1820, verdeutlicht (d. h. mit hinzugefügter Überestuung) und gaben das Verständniss und eeklärten das Gelesene." Ge sen ius erklärt hier das durch wortlich, oder treulich, genau. Allein gerade die Paralleist., Bera 4, 18., auf die er sich ser Bestätigung dieser Erkigrung beruit, beweist die Richtigkeit der von uns gegebenen. Der König von Persien sagt dort: der Brief, den ihr an mish gesandt habt קרי קדטי Hier kann das שום offenbar nur von einer Übersetzung ins Persische verstanden werden; denn es steht in deutlicher Beziehung auf das: "der Brief war in Aramaischer Sprache abgefasst" in v. 7. Auch ist es unwahrscheinlich, dass der Persische König das Aramäische verstanden habe, und die bloße Erwähnung des wörtlichen Ver-Resens daher auffallend. Gegen diese Erklärung des 2710 au beiden St. bemerkt Gesenius, sie habe den Sprachgebrauch gegen sich, da das 27 selbst im Rabbinischen nicht von Übersetzungen in andere Sprachen vorkomme, wofür vielmehr DIM der terminus technicus sey. Allein das DIM hatte damais noch nicht die specielle Bedeutung übersetzen. Diels acht hervor aus Esra 4, 7., wo es in der Bedeutung aus-

drücken vorkommt (vgl. J. H. Michaelis in den annost. uberr. und Clericus z. d. St. Buxtorf s. v. מראם). Überhaupt war für den Begriff des Übersetzens kein besonderer Anadruck vorhanden, ganz natürlich, da die Bezeichnung ja nicht älter seyn konute, als die Sache. Man bediente sich daher derjenigen Wörter, welche im Allgemeinen wie UD erklären, verdeutlichen bezeichneten. Später wurde DIN auf das Übersetzen, WID auf das Erklären restringirt, und die Talmudisten erklären daher ganz richtig unsere Stelle 2700 חווא הרגום b. Nur bei der Annahme, dass das Aramäische schon während des Exils ein bedeutendes Übergewicht über das Hebräische erlaugt habe, ist es erklärlick, wie überhanpt das Hebräische durch dasselbe verdrängt werden konnte. Es muste sich schon so festgesetzt haben, dass eine Rückkehr zum Hebräischen unmöglich war. Denn wie sollte man sonst nicht Alles versucht haben, dieselbe zu bewirken? Es ist gegen alle zeschichtliche Analogie, dass ein besiegtes Volk erst dann die Sprache der Sieger annehme, nachdem es schon lange ans ihrer Gewalt befreit worden. Von den Hebräern lässt sich diess um so weniger erwarten, je stärker auf der einen Seite ihr Hals gegen ihre Unterdrücker, auf der andern Seite ihre Verliebe für die glänzendere Vorzeit, für alles Nationale, und speciell für ihre heiligen Schriften war, nicht blos ihrem Wesen, sondern auch ihren Außerlichkeiten nach. c. Schon die Thatsache, daß der Verf. der Aramäischen Erzählung in Esra wenige Jahre nach der Rückkahr sich dieser Sprache bediente, zeigt, dass schon damals das Schreiben und Verstehen des Aramälschen leichter und allgemeiner war, wie das des Hebräischen. Dazu kommt, endlich noch das Zeugniss der Talmudisten und anderer Jüd. Schriftst., welche sämmtlich darin übereinstimmen, dass schon unmittelbar nach dem Exil das Hebräische anzesangen habe, Gegenatand gelehrter Erlernung zu werden.

Der einzige Grund, den Gesenius für seine Behauptung anführt, dass das Volk zur Zeit des Nehemias noch allge-

mein Hebraisch geredet, ist entnommen aus Nehem. 13, 24. Es wird an dieser Stelle erzählt, die Kinder derjenigen Juden, welche sich Frauen aus den Philistern, Ammonitern und Moabitern genommen, haben nicht Jüdisch (והורדית) reden können. Schon Rambach und Clericus haben aber zu dieser Stelle bemerkt, die Jüdische Sprache sey hier die Sprache, welche die Juden damals gewöhnlich redeten, das Aramäische, im Gegensatze gegen die Sprachen der Philister, Ammoniter und Moabiter, und gegen diese Erklärung kann um so weniger etwas eingewandt werden, da derselbe Sprachgebrauch etweislich auch sonst vorkommt, da έβραϊστί, oder τη έβραϊδι διαλέωτω sich aller Wahrscheinlichkeit nach schon im Prologe zum Jesus Sirach, und sicher im N. T. von der damaligen Aramäischen Landessprache findet, welche auch in den Apokryphen und bei Josephus πάτριος γλώσσα, φωνή, genannt wird (vgl. Ges. l. c. p. 9. Winer, Chald. Gramm. p. 14.). - Scheinbarer ist ein anderer, von Gesenius nicht geltend gemachter Grund, die Thatsache, dass die Verf. der nachexilischen Bücher des A. T. sich der Hebräischen Sprache noch bedienen. Allein auch hieraus darf nicht auf eine allgemeine Fertigkeit im Schreiben und Verstehen des Hebräischen geschlossen werden. Die letzten heiligen Schriftsteller, überhaupt sich an die früheren anlehnend, trugen Bedenken, die durch sie geheiligte Sprache zu verlassen, und erwarben sich daher, wie es besonders bei Sacharjah sichtbar ist; lieber durch angestrengtes Studium der früheren Muster Fertigkeit in derselben. Auf die größere' Schwierigkeit des Verständnisses durften sie um so weniger Rücksicht nehmen, da die Bejahrteren, welche die Kenntniss des Hebräischen noch bewahrt, und die Gebildeteren, welche sie sich erworben hatten, dem Volke zum Verständnis dieselbe. Hülfe leisten konnten, wie auch bei den übrigen Büchern des A. T,

Mag man aber auch der Hebräischen Sprache in den nächsten Zeiten nach dem Exil ein größeres Gebietweinräumen,

als wie hier derselben zuweisen konnten, auf jeden Fall steht es sest, dass sie zur Zeit der Makkabäer ganz aus dem Gebrauche des Volkes verdrängt, und nur Gegenstand gelehrter Externung war. Demals hatte ja schon der zweite Einfluss eines aramäisch redenden Volkes sein Ende genommen \*), und wenn wir im N. T. als Palästinensische Landessprache neben dem Griechischen nur das Aramäische finden, wenn selbst gelehrte Juden, wie Josephus, nur eine schülerhafte Kenntniss des Hebräischen besitzen (vgl. Ges. l. c. p. 80.), so lässt sich hierans, da in der Zwischenzeit keine bewirkenden Ursachen mehr stattfanden, wohl mit Sicherheit auf das Makkabäische Zeitelter zurückschließen, zumal da der in demselben neu erwachte patriotische Eifer gewise für die Bewahrung des noch Vorhandenen gesorgt haben würde. Wir haben hier selbst Gesenius auf unserer Seite. Er bemerkt p. 44.: schen kurz nach Alexander sey das Aufhören der lebenden Sprache selbst einem gelehrteren Hebräer bei dem Verständnis schwieriger Stellen älterer Schriften im Wege gewesen. Die Herrschaft der Seleuciden und der neue Einfluss eines aramäisch redenden Volkes scheine allmählig die letzten Spuren vertilgt zu haben. Ein ähnliches Zogeständniss sindet sich auch bei de Wette (Einl. §. 34.): "nach dem Exil verlor sich die Hebräische Sprache nach und nach aus dem Munde des Volkes und blieb nur noch als gelehrte oder Schriftsprache fibrig; und manche spätere Erzeugnisse der Hebr. Litteratur, z. B. Daniel, sind diesem künstlichen Gebrauche derselben zu danken" \*\*).

\*\*) Im seltsamen, aber aus Verlegenheit leicht erklärlichen Wi-

<sup>°)</sup> Carpzov, crit. s. p. 215.: "Aliam longe faciem nacta est res Judaeorum periodo hujus aetatis secunda, ubi in Syria rerum potisi Seleucidae sunt, erebrisque proellis cum Lagidis, Aegypti regibus, congressi, de imperio decertarunt, atque inprimis, postquam Antiochus Epiphanes in potestatem redacta Hierosolyma. Syram idololatriam, Syra praesidia, Syra judicia, Syras leget invexit, Syramque linguam pariter usurpare Judaeos coegis."

Hiernach zum Meilet der Wechsel der Sprache: und für sich und die Art, wie derselbe stattfindet, für diejenigen, welche die Abfassung unseres Buchas zur Zeit der Makkabäer annehmen, ein unerklärliches Problem - der Wechsel selbet, weil sich nicht deaken lässt, wie der angebliche Pseudo-Daniel, wenn er überhaupt kein Bedenken trug, sich des Aram. su bedienen, dem allgemeinen Verständnifs des bedeutendsten. gerade am meisten zur Einwirkung anf seine Zeit bestimmten Theiles seines Buehes durch den Gebrauch des Hebraischen. ein unübersteigliches Hindernifs in den Weg gelegt hahen sollte, wobei wir uns die Berufung auf Auslogieen verbitten müssen. die, wie das Buch Esther, nur nach unbegründeten Voranssetzungen stahin gehören - die Art und Weise des Wechsele. weil sie seigt, dass der Gebrauch beider Sprachen dem Verf. gleich natürlich, keine derselben für ihn ein Gegenstand gelehrter Erleranng war.

II. Die Aramäische Sprache unseres Buches ist in einer Menga von Rigenthümlichkeiten, die sich fast sämmtlich in dem Chaldäisch geschriebenen Abschnitte des Buches Esra wiederfüsden, von den Targumin, den ältesten nicht weniger, als den späteren, verschieden. Stellen wir suerst diese Rigenthümlichkeiten hier vollständiger susammen, als es hisher geschehen ist, dem Fleise Anderer es überlassend das Fehlende nachzutragen. Eigenthümlich ist dem Daniel und Esra die häufige Setzung des Hebräischen ist statt des Chald. N; so findet sich statt der Chaldäischen Endung der feminina N etc. häufig die Hebräische in etc. (vgl. Buxtorf, gramm. Chald. p. 14. 58.), in Aphel nach Analogie des Hebr. Hiphil häufig in (Buxt. p. 93. 124. 148. 170.). In den ältesten Targumin kommen hievon nur einzelne seltene Beispiele bei einzelnen Verbis vor. Ebenso auch in Ethpael nach Analogie des Hebr. Hithpael. (B. p. 87.) Die

derspruche dagegen, wird p. 367. behauptet, beide Sprachen seyendem Verf. des Buches Daniel gleich geläufig gewesen.

Verba' X rescheinen manchmal statt dessen wie im Hebräischen als 717 (B. p. 176.). Auch der Stat. emphaticus wird zuweilen mit 71 st. mit & gebildet. Der Infin. in Pa. lautet bei Dan. u. Esra nicht selten 7700 st. 2700. (B. p. 83.) Dasselbe findet bei dem Inf. Hiph. statt. (B. p. 97.). - Das dem Chaldeischen eigentlich fremde W findet sich bei Daniel und Esra verhältnismässig häufiger, wie in den Targumim, wo sich in der Regel dieselben Wörter mit D geschrieben vorfinden, obgleich allerdings in einzelnen Fällen auch W vorkommt (Michael is, gr. chald. p. 5.). - Eigenthümlich ist dem Daniel die Auslösung des Dagesch forte in Nun, nicht blos in Fillen, wo das Dagesch wirklich die Stelle eines ausgeworfenen Nun vertritt, wie [h] f. [h], welche Form auch in den Targumim vorkommt, sondern auch in Wörtern und Formen, welchen eigentlich gar kein Nun angehört, wie NIN f. NIN, העל f. הכעל hereinführen (vgl. Buxt. p. 6. Michaelis, p. 15.). - Das Patach furtieum, dem Chaldäischen eigentlich fremd, findet sich in einzelnen Beispielen bei Daniel und Esra, vgl. z. B. שליון Dan. 5, 24. Esra 7, 14. — Der Dualis, dem Aramäischen fremd, findet sich nur in einzelnen Beispielen bei Daniel und Esra; so T, Hände, Dan. 2, 34. ## Hörner, Dan. 7, 7. zweihundert, Esra 6, 17. שרניו Fülse, Dan, 7, 4. Die Targumisten dagegen schreiben עיבון, ע בְּלִין , וְדִין u. s. w. (B. p. 33.) — Bej Daniel und Esra findet sich statt des Status emphaticus zuweilen das Ti articuli. - Die dem Hebräischen eigenthümlichen Segolatformen finden sich zuweilen auch bei Daniel und Esra; so דולם, מרה. כלה. (vgl. Mich. p. 12. Buxt. p. 212. Winer p. 76.). - Statt עלפת, על in, den Targumim findet sich bei Daniel nach Analogie des Hebräischen עלמא nnd: אילם ,עלמא - עלמא Ganz eigenthümlich dem Daniel und Esra ist eine Form des praeteriti passivi, abgeleitet von dem Participio passivo in Kal, und der Flexion des Praeteriti activi folgend, eine Form, deren

deren Ursprung nich nicht aus dem Hehräischen ableiten: läfet, vgl. z. B. Dan. 7, 11. 12. Esra 5, 14. (Buxt. p. 66. 188.). — Ebenso wenig kann es aus dem Hebräischen, wo diess nur ausnahmsweise stattfindet, abgeleitet werden, wenn Daniel und Esra sehr häufig die characteristica in Aphel, die sonst weggeworfen wird, im Participio und Futuro beibehalten. יהשתיל .Esra 4, 15 מהנוקה באם Dan. 2, 15. Dan. 7, 24. השלקה Esra 4, 15. Zahlreiche andere Beisp. bei Buxt. p. 124. 148. 170. 209. — Das Hebräische Hophal ist bei den chaldäischen Paraphrasten ungebräuchlich und findet sich nur in einzelnen Beispielen bei Daniel und Esra. B. p. 99. 110. - Dagegen findet sich von der in den Targumim nicht seltenen Chaldaischen Conjugation Ittaphal (vgl. die Beisp. bei B. p. 110.) bei Daniel und Esra auch nicht ein einziges Beispiel. — Bei den verbis XD wird regelmässig im Chald. das X im fut. in verwandelt, bei Daniel kommt, wie Jerem. 10, 11., beständig die Form mit א vor (מאכל, לאכן, die sich in den Targumim nur in einzelnen Beispielen findet. - In den Conjugationen Ithpeel and Ithpaal ist von den Verbis XD eine doppelte Form üblich; die eine derselben, bei der das Aleph weggeworfen und durch Dagesch compensirt wird, auch im Syrischen sehr häufig, kommt in den Targumim sehr oft (vgl. die Beispiele bei Buxt. p. 132.), bei Daniel und Esra nie vor. -Das Verb. 171 hat bei Daniel und Esra die Eigenthümlichkeit, dass es wie ein Verbum ID behandelt wird, welches sein Nun nicht wegwirft, sondern nach Weise des regelmäßigen Verbi flectirt wird; so リコスペ Dan. 2, 9. ' תורע, 2, 30. 4, 22. 23. 29. Esra 4, 15. יַנַדְערָן Dan. 4, 14. בַּנַדֶע, senschaft, Dan. 2, 21. 4, 31. 33. 5, 12. Aus den Targumim ist wenigstens bis jezt nur ein Beispiel dieser Formation beigebracht worden: אנרש, Ruth. 4, 4. (B. p. 143.); denn was Winer (p. 49.) außerdem noch anführt: Jes. 4, 15. ist ein falches Citat f. Esra 4, 15. — Das Partic. in Peal der Verba Hengstenberg Beitr. I.

306

17 hat bei Daniel die Form 1773, oder 273, in den Targumim dagegen die Form . Im Plural kommt bei Daniel und Esra nur die Form Tory vor; in den Targumim daneben die Form 173 und 173 (B. p. 180.). Dieselbe Verschiedenheit findet auch bei dem Part. pass. slatt (B. p. 182.). Der Infinitiv derselben Verba hat bei Daniel und Esra die Form אָבֶלי, bei den Targumisten dagegen häufiger die Form מָבֶלי, '(B. p. 182.). Der Infin. des Verbi XIII p. einiger andern verliert bei Daniel u, Esra, wenn ל davortritt, immer sein ב, אָלֵווֹאָ; in den .Targumim ist diess nicht der Fall, אָלְמֶוְוָנֶיּ, oder יְמֶוְוָנֶיּ (B. p. 183.). Die 3. fut. Peal lautet bei Daniel יְגַלוֹן; in den Targumim meist יְגִלְּרָן (B. p. 186.). Ebenso die 3. fut. Pael (B. p. 198.). — Das suff. der 3 Pers. Sing. wird hei Daniel ohue (הֹפְרָה), bei den Targ. mit eingeschobenem י (קֿמָרֶיה) au die Nomina augehängt (B. p. 255.). Dasselbe findet auch statt bei der 3. plur. (B. p. 256.). Der plur. nom. mit dem suff. 2. pers. sing. lautet bei Daniel אָלְבֶּלֶּךְ, in den Targ, gewöhnlich ohne י, קֹמָרָהָ, so dass kein Unterschied zwischen Singular und Plural stattsindet (B. p. 257.). Statt des suff. 1771 findet sich bei Daniel besonders häufig M . . (B. p. 263.).

Betrachten wir nun noch etwas näher die Beweiskraft dieses Grundes. Das einzige Aramaische Document aus der Zeit des ächten Daniel ist die schon angeführte, dem Buche Esra eingereihte Geschichte. Man hat vollen Grund zu behaupten, daß diese geradezu von einem, wenn gleich jüngeren, Zeitgenossen Dapiels verfasst sey. Denn Daniel lebte noch im dritten Jahre des Cyrus; dieser Verf. aber führt die Erzählung bis sum 6ten Jahre des Darins Hystaspis fort, und dass er als Augenzeuge schreibt, geht deutlich herwor aus Cap. 5, 4. und wird auch von Bertholdt (Einl. 3, p. 999.), Eichhorn u. A. anerkannt. Die nächst folgenden Aramäischen sehriftli-

chen Denkmale sind die ältesten Targumim, in Bezug auf welche selbst de Wette (l. c. p. 110.) bemerkt, dass man mit Recht von der neuerlich gewöhnlichen allzugroßen Skepsis hinsichtlich ihres Alters zurückkomme, und deren Vorhandenseyn um die Zeit Christi selbst Bertholdt zugesteht. Wie erklärt sich nun wohl, die Unächtheit des Daniel angenommen, die merkwürdige Erscheinung, dass das Buch alle Spracheigenthümlichkeiten mit einem über dreihundert Jahre früher abgefalsten Buche theilt, dagegen sich von den höchstens die Hälfte dieser Zeit später versasten Schriften in Bezug auf die Sprache gerade so unterscheidet, wie dieses Buch? Wie erklärt es sich, daß wir in dem Einen Chaldäischen Verse des Jeremias, der, wenn er auch eingeschoben seyn sollte, doch auf jeden Fall der Babylonischen, oder der nächstangrenzenden Zeit angehören müßte, zwei Formen finden, ואכרן und מאטרן, die den in unserem Buche vorkommenden analog, und von den Targumistischen verschieden sind? - Es liegt am Tage, dass durch die bisherigen Bemerkungen der Gegner der Achtheit auch noch nicht der Anfang zur Lösung dieses schwierigen Räthsels gemacht worden. Bertholdt (Einl. p. 1526.) meint, dass das Chaldäische noch lange von den Juden unrein geschrieben und gesprochen worden, zeige das Buch Esra. Die Zeit aber, wann sie soweit gekommen seyen, das Chaldäische hebraismenfreier schreiben zu können, lasse sich nicht bestimmen. Allein mit dem noch lange ist es hier wohl nicht so ernst gemeint, da mach B. eigener Beweisführung der Aramäische Theil des Buches Esra von einem Zeitgenossen der in ihm beschriebenen Begebenheiten verfasst worden ist. Auch besteht die Gleichheit des Daniel mit Esra und die Verschiedenheit von den Targumim ja nicht darin, dass überhaupt Hebraismen vorkommen, sondern dass gerade diese Hebraismen dem Daniel und Esra gemeinsam sind, während in den Targumim sich andere in ihnen ganz ungewöhnliche vorfinden - Beispiele wird man leicht aus Buxtorfs Gramm, noch immer der besten unter den vorhandenen, sammeln können, - und außerdem beiden gemeinsam andere Eigenthümlichkeiten, die Buxtorf mit Recht als Babylouisch bezeichnet hat, wehin gewiss außer dem, was aus dem Hebräischen gar nicht abgeleitet werden kann, auch Manches gehört, was man für Hebraismus zu halten gewohnt ist (vgl. Winer Gramm. p. 5.). Durch diese Gegenbemerkung von Bertholdt ist also nichts zur Lösung des Problems geschehen. Es ist ja gar nicht einmal ein Versuch gemacht worden, nachzuweisen, woher es komme, dass sich das Aramäische, wie es die Hebräer sprachen und schrieben, in dem langen Zeitraum von Esra bis auf deu Pseudodaniel gar nicht, dagegen in dem ungleich kürzeren von Pseudodaniel bis zu den Targumim so sehr bedeutend veränderte, während doch die Ursachen, welche eine solche Veränderung hervorbringen konnten, namentlich der Einfluss eines den andern Aramaischen Dialekt redenden Volkes. gerade in diesen ersteren Zeitraum fallen.

Sehen wir jetzt, ob Bleek in seinen Einwendungen glücklicher gewesen ist. Er bemerkt (l. c. p. 214. ff.), die Spracheigenthümlichkeit des Buches sey gar nicht von der Art, dass sie uns an einen Mann, wie Daniel im Buche selbst geschildert werde, als Verf. denken lasse; eher führe sin auf die entgegengesetzte Ansicht, und sey ein nicht ganz unbedeutender Grund für dieselbe! Denn jene Hebraismen scheinen der Art zu seyn, dass sie nur aus der Vermischung beider Dielekte in der Volkssprache hervorgehen können. Sey aber Daniel schon in seiner Jugend in Babylon am Königl. Hofe in der Sprache und Schrist der Chaldaer unterrichtet worden (Cap. 1, 4.), so könne man gerade am wenigsten eine solche Vermischung der grammatischen Formen beider Dialekte erwarten. Auch hier. treibt Bleck die Sache mehr auf die Spitze, wie alle übrigen Gegner. Bertholdt kann doch nicht umhin, die Spracheigenthümlichkeit des Daniel eine merkwürdige Erscheinung zu nennen. Kirms p. 26. bemerkt gegen Bleek, es sey nicht im Geringsten auffallend, wenn Daniel auch bei

dem gelehrten Studium des Aramäischen, doch aus der früheren Gewohnheit und dem Umgange mit seinen Landsleuten, die in der Periode des Überganges vom Hebräischen zum Chaldäischen das letztere noch weit unreiner und hebraisirender schreiben und sprechen mussten, eine verhältnismässig sehr geringe Anzahl hebräischer Bildungen beibehalten habe. bemerken gegen Bleck Folgendes: 1. es liegt am Tage, dass das eigentliche Problem ganz von ihm übergangen und gar nicht einmal richtig aufgefasst worden ist. Die Übereinstimmung des Daniel mit Esra tritt bei ihm ganz in den Hintergrund; er fragt blos, ob sich das Vorkommen von Hebraismen im Allgemeinen bei Daniel oder bei Pseudo-Daniel leichter erklären lasse; die übrigen Eigenthümlichkeiten außer den Hebraismen werden ganz außer Acht gelassen. Was er außtellt, kann nur als eine Gegenfrage angesehen werden, die erst dann gethan werden sollte, wenn die Frage gehörig beantwortet worden. 2. Gesetzt auch, das factum, worauf sich diese Gegenfrage gründet, wäre richtig, so dürfte sie uns doch nicht im Geringsten in Verlegenheit setzen. Heißt es nicht den Charakter der damaligen Zeit und der Babylonischen Gelehrsamkeit ganz und gar verkennen, wenn man annimmt, Daniel habe einen so gelehrten und grammatisch genauen Unterricht im Aramäischen erhalten, wie etwa der Sprachunterricht auf einem Königlich Preußischen Gymnasio betrieben wird? Und wäre diess auch, liegt denn in dem Können immer das Wollen eingeschlossen? Ist es wahrscheinlich, daß Daniel in einer für seine Volksgenossen, welche selbst ein unreines Aramäisch redeten, bestimmten Schrift, also an einem ganz unpassenden Orte, sich mit aller Anstrengung - denn diese musste es ihm immer kosten, da zu der jugendlichen Gewöhnung und dem Einflusse des Umganges seiner Landsleute als hindernde Ursache noch die beständige Lesung der heiligen Schriften kam - des höchsten Purismus befleissigt habe? Wie schwer dieser überhaupt bei so nahe verwandten Sprachen war, und wie fern

310

jenem Zeitalter das Streben nach demselben lag, geht doch wohl deutlich genug aus der Aramäischen Tinctur der hebräischen Schriften der späteren Periode hervor. Übte doch selbst die Sprache der Babylonier auf die der Chaldäer, der Besiegten auf die der Sieger, wie aus den Überresten des Pehlvidialektes hervorgeht, einen großen Einflus aus (vgl. Gesenius zu Jes. 1, 947.). — Allein das zu Grunde gelegte factum ist noch dazu erweislich unrichtig. Es heisst Cap. 1, 4., Daniel und seine Gefährten seyen in der Sprache der Chaldäer unterwiesen worden. Mit Recht haben aber schon Michaelis, Bertholdt (Comm. I, p. 184.), Dereser, Winer (Chald. Gramm. p. 2.) angenommen, dass hier die zum Semitischen Sprachstamme gehörende Sprache der eigentlichen Chaldäer (vergl. p. 11.), nicht die Ostaramäische zu verstehen sey. Diess wird schon daraus wahrscheinlich, dass der Verf. auch sonst die Chaldäer von den Aramäischen Bewohnern Babylons wohl zu unterscheiden weiß, wie dieß später gezeigt werden wird. Noch deutlicher aber erhellt es aus Cap. 2. Die Sprache, in der Daniel und seine Gefährten zur Vorbereitung auf den Hofdienst unterwiesen wurden, war doch ohne Zweisel die Hofsprache, die Sprache, welche der Monarch selbst und seine Umgebungen redeten. Diess konnte aber nicht die Aramäische seyn. Denn wenn es Cap. 2, 4. heist, dass die Bab. Weisen dem Könige auf Aramäisch geantwortet haben, so folgt doch wohl daraus, dass der König sie in einer andern Sprache angeredet haben musste. Hätte Nebucadnezar ebenfalls Aram. gesprochen, warum hätte der Verf. nicht seine Rede ebenso gut, wie die der Weisen, in der Grundsprache mitgetheilt? - Dass aber die Weisen dem Könige in Aramäischer Sprache antworten, darf nicht besremden, da wir noch in der späteren Zeit eine ganz analoge Erscheinung finden. Das Persische war natürlich in dem Persischen Reiche die Hofsprache, und doch wurden die Berichte an den Hof aus den westlichen Provinzen, wie aus dem Buche Esra hervorgeht, in Aramäischer

Sprache abgefalst. Die Sieger suchten sich die Besiegten durch die Achtung geneigt zu machen, die sie ihrer Sprache bewiesen. — Übrigens dient die genaue Kenntnis von den zu Daniels Zeit in Babylon herrschenden Sprachen, die bei dem Pseudo-Daniel schwer zu erklären seyn möchte, zu einem nicht zu verachtenden Beweise der Ächtheit.

## VI.

Es findet sich in unserem Buche eine so genaue Kenntnifs der Geschichte des Zeitraums, in welchem Daniel lebte,
daß wir unmöglich an einen Verf. in dem Makkabäischen Zeitalter denken können. Zum Erweise dieser Behauptung müssen
wir hier die einzelnen historischen Angaben des Buches mit
denen anderer Schriftsteller vergleichen. Das Resultat wird so
bedeutend seyn, als wir es, die Ächtheit des Daniel vorausgesetzt, bei der großen Spärlichkeit und Verwirrung unserer
Nachrichten über diesen Zeitraum nur immer erwarten können,
ja es wird die Erwartungen des Kenners unserer Quellen noch
übertreffen. Es bleiben nur wenige historische Umstände übrigfür welche sich nicht eine Bestätigung beibringen ließe.

Eine solche liefern zuerst für den ganzen ersten Theil die beiden schon angeführten (vgl. p. 70. sq.) Stellen des Ezechiel. An der ersten wird Daniel neben Hiob und Noah als Muster der Frömmigkeit aufgeführt; an der zweiten als Besitzer der höcksten, überhaupt einem Menschen zugänglichen Weisheit. Gerade diese beiden Punkte sind es, welche in dem ersten Theile besonders hervortreten. Die Art aber, wie Ezechiel von der Frömmigkeit und Weisheit Daniels redet, ist vollkommen unerklärlich, wenn sich dieselbe nicht anf die in unserem Buche erzählte merkwürdige Weise kund gegeben. An beiden Stellen wird Daniel als Allen bekannt vorausgesetzt; der Prophet nennt ihn ganz unabsichtlich, ohne dass irgend ein Verdacht der Schmeichelei gegen einen mächtigen Hosbeamten auf

ihn fallen könnte. Cap. 14. führt er ihn, den jüngeren Zeitgenossen, der damals noch kaum das Alter von 30 Jahren überschritten haben konnte, neben den verehrtesten Mustern der Frömmigkeit aus der Vorzeit auf; Cap. 28, 2. 3. wirft er dem Könige von Tyrus vor, er stelle sich Gott gleich, er lege sich göttliche Weisheit bei, und gleich darauf, damit gleichbedeutend, er halte sich für weiser als Daniel, alles Geheime sey ihm, nach seiner Meinung, aufgeschlossen. Dieses Lob erfordert gewiss mehr, als dass Daniel sich auf gewöhnliche Weise als einen klugen Mann gezeigt hatte; es erfordert Beweise von oben mitgetheilter Weisheit, wie sie nach unserem Buche dem Daniel die Geheimnisse aufschloss, und selbst den heidnischen König und die heidnische Königinn zu der Anerkennung nöthigte, dass der Geist der heiligen Götter in ihm sey. Selbst der wegen seiner Weisheit geseierte Salomoh steht dem Ezechiel zu niedrig, als dass er ihm nicht, wo es galt, das höchste Muster göttlicher, dem Menschen zugäpglicher Weisheit anzuführen, den Daniel vorgezogen hätte. Zugleich liefert die Art, wie Ezechiel den Daniel auführt, den Beweis, dass er sich in höhen Ehrenamtern befunden haben muss, und zwar schon in noch jugendlichem Alter. Wie würde er eine Vergleichung seiner Weisheit mit der eines Königes angestellt haben, wenn sie sich nicht in ähnlichen Verhältnissen geäußert hätte? Diese Stellen des Ezechiel dienen also gerade in den Hauptpunkten unserem Buche zur glänzenden Bestätigung.

Merkwürdig ist ferner die große Übereinstimmung unseres Buches mit den anderweitigen Nachrichten in Bezug auf den Charakter der Könige. Den Nebucadnezar übergehen wir hier, weil sich bei ihm die Übereinstimmung aus der sorgfältigen Benutzung der übrigen Bücher des A. T. durch den Verf. erklären liefse, obgleich diese Erklärung bei so vereinzelt vorkommenden Notizen, wie hinsichtlich der Großmuth Nebneadnezars, Jerem. 42, 12., gewils sehr unwahrscheinlich ist. Nur ein specieller Zug verdient bemerkt zu werden. Dass

der König die Jüdischen Propheten einer besonderen Aufmerksamkeit würdigte, und das ihnen einwohnende Göttliche anerkannte, geht hervor aus Jerem. 39, 11. Er gibt dort nach der Einnahme Jerusalems seinem Trabantenhauptmann den speciellen Befehl, sich gegen den Jeremias gütig zu beweisen. Merkwürdiger aber erscheint die Übereinstimmung bei denjenigen Königen, deren in der heiligen Schrift sonst nicht gedacht wird, dem Belschazar und dem Darius (Cyaxares II.). Der letzte König von Babylon erscheint bei Xenophon als ein schwelgerischer, wollüstiger, grausamer und gottloser Monarch. Nach Cyrop. IV, Cap. 6. tödtete er (à ανόσιος) den ihm befreundeten Sohn des Gobryas aus keiner anderen Ursache, als weil er auf der Jagd ein Wild getroffen, das er verfehlt, und bezeugte über diese That nicht die geringste Reue, ja er erklärte nach V, Cap. 3. später dem Gobryas, nicht daß er seinen Sohn getödtet, reue ihn, sondern dass er nicht ihn noch dazu getödtet. L. V, Cap. 2. wird ihm eine ὑπερηφανία πολλή τοῦ τρόπου beigelegt, und erzählt, dass er sich gegen viele andere ebenso schändlich betragen. Als Beispiel wird seine an dem Gadatas begangene Schaudthat angeführt. Diesen seinen Freund habe er bei einem Trinkgelage plötzlich ergriffen und verschnitten, weil eine seiner Beischläferinnen ihn als einen schonen Mann gerühmt habe. L. VII, 5, 32. wird er wieder o avo-GIOG genannt. Ganz so erscheint im 5ten Cap. Belschazar. Im trunkenen Muthe beschliesst er, des Gottes Israel zu spotten; Daniel tritt gegen ihn ganz anders auf, wie gegen Nebucadnezar; er behandelt ihn als einen Verworfenen, zur Sinnesänderung keine Hoffnung gebenden. Sein Betragen nach der Erscheinung ist für einen homo impotens höchst charakteristisch. — Cyaxares erscheint bei Xenophon, der freilich mehr nur seine Schattenseiten hervorgehoben zu haben scheint, um seinen Helden in ein desto glänzenderes Licht zu stellen, als den Freuden der Tafel und den Weibern sehr ergeben, Cyrop. IV, 5, 8. 25. 52. (Κυαξάρει έξέλετε, όποι' αν οίες σε αὐτῷ μά-

λιστα χαρίζεσμαι. Καὶ οἱ γελάσαντες εἶπον, ὅτι γυναῖκας καλας έξαιρετέου αν είη.) V, 44. In unserem Buche wird es Cap. 6, 19. als etwas ganz Außerordentliches angeführt, daß der König nicht taselte und keine Beischläserinnen (vgl. Bertholdt z. d. St. Gesen. und Winer s. v. 717) zu sich hereinkommen liefs. - Xenophon schildert den Cyaxares als träge, zu Regierungsgeschäften nicht aufgelegt, von geringem Verstande (σηνώμων), dabei im hohen Grade eitel, weichfühlend und zu Thränen geneigt, dann aber auch wieder in plötzlicher Aufwallung zu strengen Maafsregeln (ωμός), vgl. Cyr. IV, 5, 9. V, 5, 8. ff. Jeder einzelne Zug läst sich hier aus unserem Buche belegen. Die Regierung befindet sich ganz in den Händen der Beamten; der König thut was sie verlangen; sie hintergehon ihn mit leichter Mühe, indem sie seiner Eitelkeit schmeicheln; das Unglück Daniels erfüllt ihn mit dem größten Schmerze; nach der Errettung lässt er nicht nur die Männer, die ihn verklagt haben, in den Löwengraben werfen, sondera auch ihre Weiber und Kinder.

Gehen wir jetzt zum Einzelnen über. Es ist schon p. 52. ff. gezeigt worden, dass sich für jeden einzelnen Punkt in Cap. 1, 1—3. eine historische Bestätigung beibringen läst. Aus welchen Quellen aber sollte der aur Zeit der Makkabäer lebende Pseudo-Daniel diese genaue historische Kenntnis geschöpst haben? In der Schrift sind zwar alle diese Data enthalten, aber an so zerstreuten und sich scheinbar widersprechenden Stellen, dass die Vereinigung nur mit Hülfe des Berosus gelingen kann, und wie sehr auch bei dieser Beihülfe die Sache eine künstliche historische Combination erfordert, zeigt das Beispiel des Josephus, der im Besitze beider Hülfsmittel gänzlich sehlgegriffen hat, und so mancher älteren und neueren Gelehrten, namentlich Bertholdts.

Cap. 1, 21. wird es besonders hervorgehoben, dass Daniel das erste Jahr des Cyrus exlebte, wie wir schon sahen (vgl. p. 65.), weil diess das Jahr der Besreiung der Juden war. Hier dürfen wir nun auch dem angeblichen Pseudo-Daniel die Kenntnis dieses terminus ad quem des Exils nicht absprechen, weil er dieselbe leicht aus den Büchern Esra und der Chronik schöpfen konnte. Allein merkwürdig und für die Gleichzeitigkeit beweisend ist hier und an andern Stellen die Art und Weise der Beziehung auf die Geschichte. Der Verf. hält es für überflüssig, die Begebenheit näher zu bezeichnen, welche das erste Jahr des Cyrus auszeichnete; er setzt voraus, dass alle seine Leser sich von selbst derselben erinnern werden. Er muss daher als Zeitgenosse für Zeitgenossen schreiben. Durch den scheinbaren Widerspruch zwischen Cap. 1. und 2. - Cap. 1, 1. wird Nebucadnezar schon König genannt und unternimmt einen Feldzug, bei dem Daniel und seine Gefährten als Gefangene weggeführt werden; diese müssen 3 Jahre in der Weisheit der Chaldäer unterrichtet werden und doch ist ihre Lehrzeit nach Cap. 2, 1. schon im zweiten Jahre Nebucadnezars zu Ende (vgl. die Lösung S. 61.) - lässt sich der Verf. gar nicht irre machen. Er fügt kein Wort zur Lösung hinzu, überzengt, dass seine Leser sie von selbst sinden werden, und seiner Glaubwürdigkeit so fest sich bewusst, dass er gar nicht daran denkt, einem möglichen Verdachte gegen dieselbe zu begegnen. Ebenso wird auch Cap. 5, 30. der Ermordung des Königes Belschazar gedacht, ohne ausführlich zu erzählen, wie die Stadt von den Medopersern eingenommen worden, so dass Bertholdt auf die schon p. 119. widerlegte Meinung geführt werden konnte, der Verf. habe von dieser Einnahme gar nichts gewußt. Cap. 10, geräth Daniel über ein Unglück, das dem Bundesvelke widersahren, in die größte Trauer. Diess Unglück, was, nach Vergleichung der Geschichte wirklich gerade in dem angegebenen Zeitraum stattfand (vgl. p. 148. sq.), wird so wenig näher bezeichnet, so sehr den Lesern als bekannt und daher keiner weiteren Auseinandersetzung bedürftig vorausgesetzt, dass nicht Wenige die leisen Andeutungen ganz übersehen, oder missverstanden haben.

## 316 Gründe für die Ächtheit des Daniel-

Für Cap. 2. haben wir eine merkwürdige Bestätigung in der schon p. 107. angeführten Stelle des Abydenus. So wie hier dem Nebucadnezar in einem durch Daniel gedeuteten Traum Aufschluß über die Zukunst, namentlich über die Vernichtung seines Reiches durch das Medopersische, gegeben wird, so spricht dort Nebucadnezar seinen Schmerz darüber aus, dass die verbundenen Meder und Perser sich seiner Herrschaft bemächtigen werden. - Besonders stark sind die historischen Bestätigungen für den Ausspruch Nebucadnezars, Cap. 4, 27.: "ist diess nicht die große Babel, die ich erbaut habe zur Residenz durch meine starke Macht, zur Ehre meiner Herrlichkeit?" Wir beseitigen hier zuerst die παρερμηνεία, durch welche Bertholdt II, p. 334. in diese Stelle einen Widerspruch gegen die Geschichte hineinzubringen versucht. Es werde hier gesagt, behauptet er, Nebucadnezar habe Babylon zur Residenz erhoben; diess sey aber nach dem Zeugniss der Geschichte vielmehr schon durch Nebucadnezars Vater Nabopolassar geschehen. Allein dass es dem Verf, nicht in den Sinn kommen konnte, dasjenige zu behaupten, was Bertholdt ihm unterlegt, geht schon daraus hervor, dass Cap. 1. Nebucadnezar noch während Nabopolassars Regierung als König von Babel bezeichnet, und dorthin die Tempelgefässe und die Gesangenen abgeführt werden. Die Worte "zur Residenz" מלכן sind daher vielmehr mit Geier u. A. zu erklären: "ut digna sit tanto monarcha sedes." - Auf die durch die Geschichte so vollkommen gerechtfertigte Bezeichnung Babels durch "die große" (vgl. z. B. Heeren, 1, 2. p. 174.) wollen wir kein Gewicht legen. Aber alle Beachtung verdient es, dass hier die Erweiterung und Verschönerung Babels durch Nebucadnezar als so bedeutend erscheint, dass er sich den Erbauer derselben nennen kann. Die Richtigkeit der Thatsache wird durch die sichersten Zeuguisse verbürgt. Nach Berosu's und Abvdenus II. cc. (vgl. Bochart Phaleg. IV, 14.) fügte Neb. zu der früher schon vorhandenen Stadt eine neue hinzu, er erbaute

neben der älteren eine neue prächtige Königsburg, er umgab die Stadt mit neuen Mauern, und schmückte sie mit den zahlreichsten Bauten. Die Kenntniss dieser Thatsache aber darf bei einem zur Zeit der Makkabäer lebenden Schriststeller um so weniger erwartet werden, da sie den weit älteren Griechjschen Schriftstellern gänzlich verborgen geblieben ist. Ctesias nennt, der Assyrischen Sage felgend, welche die Babylonier in Schatten zu stellen suchte, als die Gränderin von Babylon allein die Semiramis, die Gemahlin des Ninus (vgl. Bähr z. Ctesias p. 397. ff). Herodot 1, 181. ff. weils neben der Semiramis nur von der Nitokris, wovon sogleich. Schon Berosus wirft den Griechischen Schriftstellern vor, dass sie die Gründung Babylens und die wunderbaren Bauwerke in derselben fälschlich der Assyrischen Semiramis beilegen. — Aber auch von einer audern Seite her lässt sich dieser Ausspruch Nebucadnezars historisch bestätigen. Der Hochmuth, der sich darin zn Tage legt, wird bei Jes. Cap. 14., wohl mit besonderer Rücksicht auf den Nebucadnezar, als ein charakteristisches Merkmahl der Könige von Babylon hervorgehoben.

Da die Stellen, welche der Erzählung von dem Wahnsinne Nebucadnezar zur Bestätigung dienen, schon früher (p. 105.) angeführt worden, \*) so können wir gleich zu Cap. 5. übergehen, bei dem die historischen Bestätigungen zahlreicher und merkwürdiger sind, wie bei allen übrigen. Wir heben hier zuerst die Erzählung v. 10 — 12. aus. Als Belschazar und seine

<sup>\*)</sup> Wir verweisen hier nur noch in Bezug auf die im Alterthum herrschende Ansicht von der Verbindung des Wahnsinns und der Weissagung auf Schroeer, imperium Babylonis et Nini, Frft. 1726 p. 367. Cicero sagt an einer dort angef: St., nach der Meinung des Aristoteles haben diejenigen, qui valetudinis vitio furerent et Melancholici dicerentur, aliquid in animis praesagiens atque divinum. Dass diese Ansicht noch bis in die neueren Zeiten hinein im Orient herrschend geblieben ist, geht unter andern hervor aus Schulz, Leitungen des Eöchsten Th. 4. p. 287.

Großen durch die Erscheinung an der Wand in rathloser Verlegenheit sich befinden, erscheint mit weisem Rathe die Königinn, die an den rauschenden Freuden der Tafel nicht Theil genommen, also genannt nicht etwa als die Gemahlin des Königes (vgl. p. 47.), sondern wegen ihrer hervorragenden Würde und ihres Ansehens; während der König den Daniel nicht einmal dem Namen nach kennt, hat sie von seinem Charakter, seinen Gaben und Verdiensten die genaueste Kunde; sie redet in dem Bewusstseyn der Überlegenheit und ihr Rath wird von dem Könige wie ein Befehl angesehen und augenblicklich befolgt. Schon mehrere ältere Ausleger, wie Geier und Michaelis, haben hier an die Nitokris des Herodot erinnert, und es lässt sich wirklich zu einem hohen Grade von Evidenz bringen, dass diese mit unserer Königinn identisch ist. Gegen Heeren, welcher l. c. p. 169. diese Königinn zur Zeitgenossin, wahrscheinlich Gemahlin Nebucadnezars macht, spricht nämlich Folgendes. 1. Nitokris wird bei Herodot 1, 188. ausdrücklich die Mutter des letzten Königes von Babylon Labynet genannt. 2. Dieselben Bauwerke, welche nach Berosus unter der Regierung des letztén Königes von Babylon vollendet wurden, werden bei Herodot der Nitokris beigelegt. Auch passt für die Zeit des Nebucadnezar nicht der bei Herodot angegebene Beweggrund zur Unternehmung derselben, die Wahrnehmung der immer steigenden Macht und der bedeutenden Eroberungen der Meder habe die Königinn bewogen, bei Zeiten die nöthigen Vertheidigungsanstalten zu treffen. 3. Es ist undenkbar, dass eine unter Nebucadnezar lebende Königinn den Ruf dieses großen Herrschers so verdunkelt haben sollte, dass er nicht zu den Griechen gelangte, wohl aber der ihrige. Dass das Letztere geschehen, setzt voraus, dass sie unter der Regierung eines unthätigen Regenten wirkte. 4. Es wird zwar allerdings bei andern Schriftstellern, Berosus, Diodor II, 10., Alexander Polyhistor, in der Arm. Chron. des Eus. I, 44. und bei Syncellus die Gemahlin Nebucadnezars erwähnt (vgl. Nie-

buhr kl. Sehr. 1, p. 208.); aber es wird weiter nichts von ihr berichtet, als dass sie eine Mederin von Geburt gewesen, und dass Nebucadnezar ihr zu Liebe die hängenden Gärten errichtet habe, um ihr in der berglosen Ebene einen geringen Ersatz für ihr bergichtes Vaterland zu geben - nirgends wird ihr das Lob ertheilt, was Herodot der Nitokris spendet; auch ihr Name ist verschieden; sie heist bei Syncellus Aroite, und nach der glaubwürdigeren Nachricht bei Alexander, Amuhia. - Wir dürfen also mit vollem Rechte, was Herodot von der Nitokris aussagt, mit dem vergleichen, was hier von der Königing vorkommt, und es bedarf blos der Anführung, um die volkkommene Übereinstimmung zu zeigen. Herodot segt ausdrücklich, sie sey weiser gewesen als die geseierte Semiramis; er redet von ihr, als sey sie die unamschränkte Herrscherin des Reiches gewesen, und Berosus widerspricht ihm so wenig, dass er den letzten König nicht zum eigentlichen Urheber der von Herodet der Nitokris beigelegten Bauwerke macht, sondern' nur behauptet, sie seven unter seiner Regierung (ent rourou) volkührt worden (vgl. noch Prideaux 1, 227., Eichhorn Weltgesch. 1, 79. Jahn Archael. II, 1, 217.).

Ehe wir zu dem übrigen Inhalte des Cap. uns wenden, müssen wir noch eine Bemerkung über dasjenige Werk vorausschicken, welches die merkwürdigsten Bestätigungen für denselben liefert, die Cyropädie. Gesetzt auch, der historische Werth dieses Werkes sey so niedrig anzuschlagen, wie es in der höchst einseitigen Abhandlung von St. Croix geschehen ist (nouvell. observations s. la Cyrop., wieder abgedr. in der Schneiderschen Ausg. p. 663. ff.), so würde doch in den factis, welche ihm mit unserm Buche gemeinsam sind, die Übereinstimmung zweier Schriftsteller, zwischen welchen eine gegenseitige Benutzung undenkbar ist, Beiden auf gleiche Weise das Siegel der Glaubwürdigkeit aufdrücken. Allein es läßt sich überdem nachweisen, daß der Cyropädie, abgesehen von den zum Zwecke des Verf. gehörigen Aussehmückungen, ein beden-

tender historischer Werth, ein größerer wie den parallelen Nachrichten des Herodot zuzusprechen ist. Dies ist geschehen in der vortrefflichen Abhandlung Vitringas, Comm. z. Jes. 1, 417. ff., aus der Gesenius, zu Jes. 1, p. 469. mit vollkommener Beistimmung einen Auszug geliefert hat; vgl. anch Bertholdt, Comm. II, p. 857. Nach einer solchen Beweisführung ist es zu verwundern, wie Historiker, wie Schlosser, die Darstellung des Xenophon fast ganz ignoriren können. zumal da Heeren I, 2 p. 157. cin besseres Beispiel gegeben hat. - Will man das Verfahren, welches die Gegner der Cyropädie angewandt haben, consequent durchführend, wegen einiger nachweisbarer historischer Irrthümer den ganzen Schriftsteller bei Seite legen, so muss man überhaupt alle Quellen für die älteste Geschichte verwerfen. Die strenge Glaubwürdigkeit derselben geht durchgängig nur so weit, als die Nationalehre nicht ins Spiel kommt. Namentlich gilt diess in Bezng auf die Quellen für den Inhalt unseres Cap. Von Berosus und Abydenus haben wir schon p. 103. sq. durch eine im Verhältnis su dem geringen Umfange der uns erhaltenen Fragmente gewiss sehr bedeutende Induction nachgewiesen, dass ihre Berichte, in Bezug auf die Chaldäer durchaus einen lobrednerischen Charakter haben, so daß auch die Glaubwürdigkeit des so überaus wichtigen Berosus hier ihre strenge Gränze findet, sey es nun, dass er, was wahrscheinlicher ist, die Lügen schon in der Chaldäischen schriftlichen, oder mündlichen Tradition vorgefunden, oder dass er sie selbst fabricirt habe. Herodet und Ctesias schöpften allein aus Persischen Quellen, und konnten sich also auch bei dem besten Willen nicht von solchen aus Nationaleitelkeit hervorgegangenen Erdichtungen frei erhalten. Dass die Perser ihre eigeneu Angelegenheiten und namentlich die Geschichte des Cyrus ausschmücken (σεμνοῦν), sagt Herodot selbst (1, 95.), und ob er sich gleich vornimmt, denen zu solgen, die diess am wenigsten gethan haben, so ist es doch offenbar, das seine ganze Geschichte des Cyrus von solchen

Ausschmückungen und Entstellungen wimmelt. Ctesias ist eine andere Persische Mischung von Wahrheit und Dichtung zugekommen, und schon geine bedeutende Abweichung von Herqdot zeigt, dass die Perser in der Geschichte des Cyrus schon dasselbe Verfahren anwandten, was wir in den Neupersischen Geachichtswerken nur gesteigert vorfinden. - Aus dieser Beschaffenheit der Quellen ergibt sich denn die Regel, dass man, wo dieselben sich widersprechen, immer gegen diejenige Relation ein Mistrauen haben muss, welche sich aus dem Nationals interesse des Referenten ableiten lässt. Wir werden in dem Folgenden mehrfach Gelegenheit haben, diese Regel in Anwendung zu bringen.Gehen wir jetzt zu-dem Einzelnen über. 🥠

Nach Cap. 6, v. 1 — 4. stellt der König Belschazar in der Nacht von Babylons Eroberung ein üppiges schwelgerisches Mahl an, bei welchem stark gezecht wird; alle seine Gewaltigen, sind zu demselben eingeladen; das das Fest ein religiöses war, geht darans hervor, dass zu demselben die Tempelgefässe herbeigeholt, und Lohlieder zu Ehren der Götzen gesungen werden. Die ganze Beschreibung hat schon, abgesehen von den speciellen historischen Bestätigungen, in sich die größte Wahrscheinlichkeit. Die Großen mussten sich in zahlreicher Menge in der von Cyrus belagerten Stadt befinden, in die sich Alles aus den Provinzen, auf ihre Unüberwindlichkeit vertrauend, geslüchtet hatte. Alle Nachrichten stimmen darin überein, dass die Babylonier ein üppiges, dem Trunke ergebenes Volk waren. Curtius sagt l. V. Cap. 1.: Babylonii maxime in winum et. quae ebrietatem sequuntur, effusi sunt. Jesaias lässt C. 14, 11. den König mit dem Rauschen seiner Harfen zur Unterwelt fahren, wozu Gesenius bemerkt: "die Harfen gehören zur Bezeichnung des Wohllebens am Babylonischen Hofe." Dass aber. namentlich bei den religiösen Festen die Völlerei auf das Höchste getrieben wurde, geht schon hervor aus der Benennung eines derselben, der Sakäen, von NPU trinken, dem Einige, wie schon die Etymologie zeigt und außerdem aus Berosus

hervorgeht, fälschlich einen Persischen Ursprung beigelegt haben: vgl. dar. Bähr, zum Ctesias p. 449. ff. und besonders Münter, Rel. d. Bab. p. 68. - Die große Sicherheit, welche sich in dem ganzen Betragen der Chaldäer kund gibt, ist zu cha racteristisch, als dass wir sie hier nicht noch ausführlicher bestätigen sollten, wie es schon p. 120. geschehen ist. Herodot sagt 1, 190.: "Die Babylonier hatten Previant aufgehäuft für viele Jahre; so beunruhigte sie denn die Belagerung in keiner Weise:" Diese kurze Nachricht nur weiter ausführend Xenophon (VII, 5.): οἱ δ' ἐν τῷ τείχει κατεγέλων τῆς πολιορκίας, ώς έχουτες τα επιτήδεια πλέου ή είχοσιν έτων. Αχούσας δε τοιύτοι ο Κύρος το συράτευμα κατένειμε δώδεκα μέρη, ώς μήνα του ενιαυτού έχαστον το μέρος φυλάξου. Οἱ δ' αὖ Βαβυλώνιοι δικούσσιντες ιταθτα πολύ έτι μάλλον κατεγέλων, έννοούμενοι, εί σφᾶι Φρύγες καὶ Λυδοί καὶ Αράβιοι καὶ Καππαιδάκου συλαξοιεν, οθε σφίσιν ενόμιζον πάντας εύμενεστέρους elpon , η Πέρσαις. (Vgl. Norberg, excid. Babylonis a Xenopkonte illustr., opusce. t. III, p. 224. sqq.) - Gehen wir jetzt ap den speciellen Bestätigungen über. Nach Herodot 1. 1. Cap. 191. feierten die Babylonier am Tage der Einnahme der Stadt ein greises Fest, bei dem sie sich nur mit Tänzen und Vergnügungen beschäftigten, die sie bis zu dem Augenblicke fortsetzten, wo das Unglück sie ereilte. Dals dieses Fest ein religioses war, geht schon daraus hervor, dass alle allgemeinen Volksfeste bei den Völkern des Orients nur religiöser Art wa-Dazu kommt das Zeugnils des Xenophon, nach dem Cyrus auf dieses Fest seine Maassregeln berechnete, woraus hervorgeht, dass das Fest ein jährlich wiederkehrendes seyn musste. Diels Zeugniss des Xenophon ist auch insesern für uns noch bedeutender, als es den speciellen Umstand bestätigt, dass bei dem Feste die Großen an der Tafel des Königes susammen waren. Er sagt VII, 5, 15.: 'O de Kûgog, exel engrip rouch σην εν Βαβυλώνι ήπουσεν είναι, εν ή πάντες οι Βαβυλώννοι όλην την νύκτα πίνουσιν καί κωμάζουσι, κ. τ. λ. 24.: ύμεις

δ', έφη, δ Γαδάτα και Γωβρύα, δείκυυτε τὰς όδούς όταν δλ έντος γενώμεξα, την ταχίστην άγετε έπι τα βασίλεια. Καί μήν, έφασαν οἱ όμφὶ τον Γωβρύαν, οὐδὲν αν είη παιμαστον, εί και άκλειστοι αι πύλαι αι τοῦ βασιλείου είευ ώς ἐν κώμω γαρ δοκεί ή πόλις πασα είναι τηδε τη νυκτί. - 27.: Καί οί μέν σύν τῷ Γωβούα καὶ Γαδάτα τετάγμένοι κεκλεισμένας εύρισκουσι τὰς πύλας τοῦ βασιλείου. οἱ δὲ ἐπὶ τοὺς φύλοκας ταχ Σέντες, έπεισπίπτουσιν αὐτοῖς πίνουσι πρός φῶς πολύ, καὶ εύρυς ώς πολεμίοις έχρωντο αυτοῖς. ΄Ως δε πραυγή ποι πτύπος έγίγνετο, αλοβόμενοι οἱ ἔνδον τοῦ βορύβου, κελεύσαντος τοῦ βασιλέως σκέψασται, τί είη το πράγμα, έκτέουσί τινες ανοίξαντες τας πύλας. — Diese genaue Übereinstimmung Daniels mit Herodot und Xenophon erkennt Münter l. c. p. 67. als auffallend an, und selbst Gesenius, z. Jes. 1, p. 655. kann nicht umhin, sie sehr auffallend zu nennen. Zur ferneren Bestätigung dienen noch die merkwürdigen Aussprüche der Propheten. \*) Nach Jes. 21, 5. erschallt das Kriegsgeschrei mitten unter den Freuden und Schwelgereien der Tafel in Babylon"; nach Jerem. 51, 39. werden die Babylonier mitten unter dem Jubel der Tafel und im Rausche von der göttlichen Strafe ereilt, von welchen lästigen Stellen sich Gesenius I. c. p. 650. durch die Annahme zu befreien sucht, dieser Zug habe sich bei einem den Schwelgereien und Tafelfrenden ergebenen Volke schon von selbst verstanden, ebense wie die von Jesaias und Jeremias geweissagte, durch die Geschichte so merkwürdig bestätigte Einnahme der Furthen und seichten Plätze des Euphrat nur ein individueller Zug, aus der Reihe der Kriegsmaaßregeln hervorgehoben, seyn soll! Sonderbar nur, dals die Babylonier, wenn sich diese Sachen so von selbst verstanden, nicht mehr auf ihrer Hut waren! Das Gastmahl erscheint, wenn wir die Geschichte befragen, in der Art und Ausdehnung wie

<sup>\*)</sup> Vgl. die Zusammeustellung der Weissagungen über Babylon bei Norberg l. c. p. 226. ff.

és hier gefeiert wurde, durchaus als etwas Außergewöhnliches; das Eindringen durch das Bette des Euphrat als etwas so Ausserordentliches, dass die Babylonier noch dann nicht auf diesen Gedanken kommen, als sich die Feinde schon in der Stadt befinden; hätten sie, bemerkt Herodot, nur die Flussthore zugeschlossen, so würden sie alle Feinde wie in einem Netze gefangen haben. Klüger würde daher Gesenius gethan haben, wenn er nach seiner eigenen höchst naiven Erklärung ("wollte man diess mit der Nachricht des Xenophon combiniren, - so wärde eine spätere Abfassung und Unächtheit des Cap. folgen"), neben der es gewis als lächerlich erscheint, wenn er in der Vorrede zu Grambergs Geschichte der Religionsideen des A. T. p. VIII. den Vorwurf dogmatischer Befangenheit lächerlich findet, mit Eichhorn die Abfassung der betreffenden Weissagungen des Jesaias und Jeremias nach der Einnahme von Babylon behauptet hätte, zumal da er selbst, mit sich im Widerspruche, zu Jes. 44, 27. in einer Anwandlung von Unpartheilichkeit zugesteht, \*) dass in diesem Verse wie in Jerem. 50, 38. 51, 36. eine bestimmte Beziehung auf die bekannte Kriegelist des Cyrus enthalten sey. - Als Beispiel ähnlicher Wilkühr möge hier noch bemerkt werden, dass Schlosser Übers. p. 251. meint, die Übergabe der Stadt sey auf Bedingwng erfolgt, obgleich Herodot sie etwas abentheuerlich durch Ableitung des Euphrat und durch Überfall herbeiführen lasse.

<sup>\*)</sup> Ein noch merkwürdigeres Zugeständniss von Ges. sindet sich Encycl. von Ersch und Gruber Th. 16. p. 107.: "von den biblischen Propheten, die zu dieser Zeit unter den Jüdischen Exulanten in Babylon lebten, besitzen wir mehrere von den Sammlern des Canon fälschlich der Jesaianischen Sammlung beigezählte Orakel, in welchen sie die bevorstehende Niederlage mit so lebendigen und mit nachherigen geschichtlichen Ereignissen zusammentreffenden (vgl. Jes. 21, 5. mit den angesührten Stellen des Herodot und Xenophon) Zügen schildern, dass man, jedoch sehr mit Unrecht, eine Absassung derselben post eventum annehmen zu müssen geglaubt hat."

Welche Begebenheit des Alterthums bliebe wohl fest stehen, wenn es vergönnt wäre, so ehrenwerthe, zahlreiche und von einander unabhängige Zeugen mit einem bloßen "etwas abentheuerlich", das sich noch dazu nicht einmal begründen läßt, abzusertigen?!

: Selbst in den einzelnen Umständen der Eroberung findet unser Buch aus den übrigen Quellen Bestätigung. Die Einnahme Babylons kann nach demselben erst gegen das Ende den Nacht geschehen seyn. Die Lichter waren schon angezündet. als die Hand erschien - die Zusammenberufung der Weisen ihre Versuche, die Schrift zu entziffern, die Berufung Daniels --Alles diess zusammengenommen musste schon den grüßten Theil der Nacht hinweggenommen haben. In vollkommener Übereinstimmung damit sagt Xenophon, dass die Feinde erst πρὸς φῶς πολύ in die Königsburg eingebrochen seyen. Nach v. 30. wurde der König bei der Eroberung getödtet, Diess war schon von Jesaias Cap. 14 ausführlich vorherverkündet worden. Dass es geschehen, berichtet Xenophon ausdrücklich; auch liess es sich nicht anders erwarten, da "Gobryas und Gadatas dem Könige persönliche Rache geschworen hatteni, aus dem Berichte des Herodot folgt wenigstens diess wahrscheinlicher, als das Gegentheil, da nach ihm die Stadt mit Gewalt genommen wurde. Selbst Gesenius bemerkt daher, l. c. p. 1. p. 449.: ,,der hier vorausgesagte Umstand, dass der König in dem Blutbade umkommen werde, ist wenigstens nach den zuverlässigsten Berichten eingetroffen" (wiederum ein willkommenes Zugestäudniss gegen die naturalistische Ansicht von den Weissagungen). Damit im Widerspruche steht allerdings die Babylonische Tradition, aufbewahrt von Berosus und Abydenus. Der erstere erzählt den Hergang der Sache also: ...der König von Babylon zog den Feinden entgegen, wurde aber besiegt und warf sich in Borsippa. Cyrus nahm nun Babylon ein und zog dann gegen Borsippa. Nabonned ergab sich freiwillig und wurde von Cyrus sehr freundlich behandelt; zu sci-

nem Wehnsitze wurde ihm Carmanien angewiesen, wo er sein übriges Leben in Ruhe zubrachte und endlich eines natürlichen Todes starb." Kürzer, jedoch den Berosus in Bezug auf die dem Chaldaischen Könige erwiesene Ehre überbietend, erzählt Abydenus: τῷ δὲ Κῦρος, ἐλῶν Βαβυλῶνα, Καρμανίης ἡγεμονίην δωρέτται. Wenden wir nun die früher aufgestellte Regel hier an, so werden wir kein Bedenken tragen, diese Nachrichten zu verwerfen. Die Babylonier konnten die Einnahme ihrer Stadt und den Sturz ihres Reiches nicht leugnen, sie mußten sich daher begnügen, die Schmach, soviel als es nur anging, zu vermindern. Wir können noch eine andere Nachricht nachweisen, die offenbar aus diesem Bestreben hervorgeht. Nach der übereinstimmenden Angabe des Herodot, Cap. 1, 188., Xenophon, der Persischen Tradition, und des Daniel war der letzte König von Babylon von königlichem Geblüte. Berosus und Megasthenes dagegen nennen ihn nur einen gewissen Babylonier, der mit dem königlichen Stamme gar nicht verwandt gewesen. Schon Volney (recherches etc., t. 3. p. 162.) hat sich tie Vermuthung aufgedrungen, dass diese Nachricht aus einer verwerflichen Quelle hervorgegangen. Man wollte die Schande der Besiegung doch wenigstens von dem Königsstamme, und namentlich von dem geseierten Nebucadnezar, abwälzen. Ein Gegenstück zu dieser Nachricht ist die, dass der König von Babylon Karmanien zum Besitze erhalten habe. So wurde aus dem großen Monarchen doch wenigstens ein kleiner. Diese Nachricht hat aber außer den angeführten von einander gänzlich unabhängigen Zeugnissen auch die Wahrscheinlichkeit gegen sich. Lässt es sich wohl denken, dass Cyrus dem Könige von Babylon, den er nach der Eroberung seiner Stadt so leicht gefangen nehmen konnte, da er sich nach Berosus nur mit sehr wenigen Leuten in Borsippa geworfen hatte (ขบงผิง อังเของาธิร ชบงะหรัยโชวิทุ ยใฐ ท้าง Bogotunทุของ สอλιν), eine Provinz zum Besitze eingerflumt haben solite, er, mar) good almin in pr

der selbst den Crosus, der sich seine Liebe in hohem Grade erworben, beständig als Privatmann in seiner Nähe behielt?

Merkwürdig ist es, dass unser Buch, während es in einem anderen Falle, bei der Erweiterung Babylons durch Nebucadnezar, den Chalddischen Schriftstellern gegen die Griechischen beistimmt, hier sich auf der Seite der letzteren gegen die ersteren befindet. Dadurch bewährt es sich als eine von beiden unabhängige, selbstständige Geschichtsquelle. Merkwürdig ferner, dass unser Buch aus den Griechischen Geschichtschreitbern die auffallendsten Bestätigungen erhält, sobald die Erzäh-, lang an den Zeitraum kommt, wo ihre Nachrichten über die Angelegenheiten des Orients einen historischen Charakter haben, ebenso wie es mit den Nachrichten der übrigen Bücher des A. T., so weit diese reichten, auf das Genaneste übereinstimmte. Daraus lässt sich schließen, welche Bestätigungen wir für den mitteninne liegenden Theil, die spätere Regierung Nebucadnezars, erhalten würden, wenn wir für denselben etwas mehr hätten, als die dürftigen Fragmente des Berosus und Abydenus.

Die Nachrieht in Cap. 6, 1., dass nach Eroberung Babylons das Reich an Darius aus Medien gekommen sey, ist theils oben (p. 48.); theils von Bertholdt I. c. schon hinreichend bestätigt worden. Wir fügen hier nur noch einige Bemerkungen hinzu. Das Stillschweigen des Herodot und Ctesias über einen Medischen König Babylons kann nur von geringer Bedeutung seyn, nicht nur aus dem schon angeführten Grunde der Unbedeutendheit dieses Medischen Königs, sondern besonders auch nach der oben aufgestellten allgemeinen Regel. Es ist ganz natürlich, dass die Perser das Andenken der kurzen Regierung dieses Königes so viel als möglich zu verwischen suchten, um sich und ihrem geseierten Cyrus die Elwe der Eroberung und des Besitzes von Babylon ganz allein zu vindiciren. Bedenken wir nun, dass selbst in den Persischen Quellen sich diese Nachricht zum Theil erhalten hatte, wie dies nicht

allein aus Xenophon, sondern wahrscheinlich auch aus Heredot hervorgeht, welcher 1, Cap. 95. ausdrücklich bemerkt, es gebe außer der von ihm befolgten Darstellungsweise der Geschichté des Cyrus noch eine doppelte andere, dass zwei Geschichtsquellen, in denen die Einmischung eines Nationalinteresses undenkbar ist., Abydenus, als Aufbewahrer der Chaldäischen Tradition, und unser Buch einen Meder zum ersten Könige von Babylon machen, dass ausserdem Jesaias und Jeremias bei den Schilderungen: der Einnahme Bebylons die Meder theils allein, theils als das Hauptvolk nennen (vgl. Jes. 13. 14. 21. Jes 50. 51.) - so glauben wir die Existenz des Darius, auch abgesehen von der zweiselhasten Stelle; des Aeschylas (vglagegen Bertholdt, welcher auf diese Stelle ein ganz besonderes Gowicht legt, II, 852., Vitring as von ihm unbenutet gebliebene Abhandlung de Dario. Medo, obss. saurr. t. II, p. 308. ff.), als ein vollkommen beglaubigtes historisches Faktum; ansehen zu dürfen, was durch die schwachen Einwendungen von Richter (historia Pensarum antiquissima. Lips. 1795. p. 63. ff.) nicht zweiselhaft gemacht werden kann \*). — Wie aber ein Schriftsteller zur Zeit der Makkabaer zur Kenntnis dieses fast ganz verschollenen Königs gelangen konnte, und zwar zu einer so genauen, dass er selbst wusste, in welchem Lebensjahre Darius. die Regierung Tiber/Babylon angetreten, möchte nicht sehr leicht zu erkkiren seyn. Wenigstens der diesen Zeiten auf jeden Fall sehr pahe, wenn nicht in densel-

10, 100 1 20 1

that the ans term secon on the land bund

Merkwürdig ist es, dassauch nach der Neu-Persischen Tradition Cyrus nicht unabhängiger König, sondern Vasall des Behemen war (vgl. Norberg, reges Persarum stirpis Kijani, in d. opusce. t. III. p. 2183), der dem grausamen und gottlosen Sohne Nebucadnezars die Regierung nahm, und tüchtige Sairapen in die Provinzen schickte. (Provinciis deinde viros non peccaturos praeponere, regiminis cura haec proxime erat.") Schon Norberg (fides vatic. Dan. XI. impleta, opusce. III. p. 437.) hat die Identität des Behemen und des Dariah erkannten.

ben lebende Alexandrinische Übersetzer hat sie nicht besessen. Er übersetzt Cap. 5, 31.: καὶ ᾿Αρταξέρξης ὁ τῶν Μήδων παρελαβε τὴν βασιλείση, und hält also den Darius für identisch mit dem Artaxerxes, wahrscheinlich mit dem Artaxerxes Longimanus, was bei der großen geschichtlichen Unwissenheit der Zeit kaum befremden kann.

Cap. 6, 1. heißt es: "es beliebte dem Darius, über das das ganze Königreich 120 Satrapen zu setzen." Fast mit denselben Worten in der Cyropaedie (vgl. p. 49.): ἐπεὶ δ' ἐν Βαβυλώνι ήν, έδωκει αύτο σατράποις ήδη πέμπειν έπὶ τὰ κατεστραμμένα έθνη. Zwar wird bei Xenophon die Sache blos dem Cyrus beigelegt, allein diess darf uns, wenn wir bedenken, daß sich hier die Beschaffenheit seiner Quelle, der Persischen Tradition, und sein eigener Zweck; der der Verherrlichung des Cyrus, vereinigten, kein Bedenken erregen. In dem Buche Esther werden, weil seitdem das Reich bedeutenden Zuwachs erhalten, 127 Satrapieen erwähnt. Würde nicht der angebliche Pseudo-Daniel diese Anzahl unbesehens herübergenommen kaben, fürchtend, man möchte aus dem scheinbaren Widerspruche Verdacht gegen ihn fassen? Ebenso wie der Alexandrinische Übersetzer, oder vielmehr sein Interpolator — denn Hieronymus sagt, bei den LXX. werden 120 Satrapeu genannt, - aus derselben Befürchtung die Verschiedenheit dadurch stillschweigend beseitigte, dass er der im Texte befindlichen Zahl die des Buches Esther substituirte.

Ein merkwürdiger Beweis von genauer Geschichtskenntnife liegt nech in der Erwähnung des Gesetzes der Meder und
der Perser, 6, 8. 12. 15. Von Cyrus an werden immer die
Perser den Medern vorangesetzt; im Buche Esther ist immer
won dem Gesetze der Perser und Meder die Rede. Würde
wohl der angebliche Pseudo-Daniel es verstanden haben, seine
Dichtung auch in den kleinsten Umständen so strenge historisch zu halten?

Wie die Nachricht Cap. 9, 1, dass Darius der Sohn des

Achaschverosch gewesen, historisch bestätigt werde, baben wir schon p. 52. gesehen. Die Angabe v. 2., daß Daniel im ersten Jahre des Darius die 70 Jahre des Jeremias in Betrachtung genommen, setzt wieder die genaueste Kenntniß der Zeitgeschichte voraus; der Verf. hat auch hier offenbar Leser vor Augen, denen ein bloßer Fingerzeig genügt; daher hält er es für annöthig, sich in weitläuftigere Entwickelungen einzulassen.

Wir ersuchen die Gegner der Ächtheit noch, sich nicht mit der Nachweisung zu begnügen, dass ein zur Zeit der Makkabäer lebender Vers. einzelne der hier berührten facta habe wissen können. Die Stärke des Grundes liegt in der Gesammtheit dieser Einzelheiten; dals eine so genaue und umfassende Kenntniss der Geschichte eines so dunkeln Zeitraums bei einem zur Zeit der Makkabäer lebenden Verf. denkbar sey, müssen wir entschieden in Abrede stellen. Damit über die Stärke diesee Grundes desto mehr in die Augen falle, halten wir es für zweckmäßig, einige specielle Proben von der Unkenntnis der Makkabäisehen Zeit in Bezug auf Geographie und Geschichte des Auslandes zu geben, entnommen aus dem, so lange es sich im Islande und in der nächsten Vergangenheit hält, so vortrefflichen, höchst glaubwürdigen ersten Buche der Makkabäer, bei dem man gewiss nicht, wie man beim zweiten wohl thun könnte, die Exception machen wird, dass der Verf. an Kenntnissen den Gelehrteren seines Zeitalters nachgestanden. können hier freilich bei weitem nicht Alles dahin gehörige anführen, dürfen uns aber auch nicht mit dem einem oder dem andern begnügen, weil eben auf die Menge in unserem Falle nicht wenig ankommt.

Besonders gehäuft sind die Unrichtigkeiten in den Nachrichten über die Römer in Cap. 8., und diess Cap. ist auch insofern für unseren Zweck ganz besonders geeignet, als die darin enthaltenen Angaben dem Judas Makkabaeus, also einem vollkommenen Zeitgenossen des angeblichen Pseudo-Daniel, beigetegt werden. V. 7. wird erzählt, die Römer haben den An-

tiochus den Großen lebendig gesangen genommen. Dies ist gegen die Geschichte; Antiochus wurde zwar von den Römern besiegt und eines großen Theiles seiner Herrschaft beraubt, aber nicht gefangen genommen (vgl. Michaelis Anm. p. 177. Wernsdorf I. c. p. 45.). - V. 8. wird erzählt, die Römér haben dem Antiochus Indien, Medien und Lydien genommen (χώραν την Ινδικήν, και Μήδειαν, και Λυδίκν). Diels ist ein ungeheurer Verstoß gegen die Geschichte; es ist bekannt, daß Indien und Medien nie dem Antiochus unterworfen waren (vgl. Wernsdorf p. 49. sqq.). Zwar suchen Einige (Wernsdorf p. 57. Eickhorn Einl. z. d. Apokr. p. 221.) den Fehler dem Übersetzer aufzuburden, allein dazu hat man, auch abgesehen davon, dass das Buch wahrscheinlich Original ist, schon deshalb kein Recht, weil der Verf. auf so zahlreichen andern groben Fehlern betroffen wird. Dazu kommt noch, dass, wenn auch bei Medien und Mysien eine Verwechselung des Übersetzers als möglich gedacht werden kann, sich doch die Entstehung des Namens Indien, den Eichhorn ganz übergeht, auf diese Weise nicht erklären fäst. Dieser letztere Grund steht auch der Annahme von Michaelis entgegen, welcher den Fehler auf Rechnung der Abschreiber setzen will. Michaelis weiß selbst kein Land ausfindig zu machen, welches ersprünglich statt Indien gestanden haben soft. Wahrscheinlich verwechselte der Verf. selbst Mysien mit Medien und nahm nun, da er sich einmal so weit veriert hatte, sogleich Indien hinzu. - V. 9.10. wird erzählt, die Griechen haben die Absicht gehabt, gegen Rom zu ziehen und die Römer ganz zu vertilgen. Die Römer haben, als sie diess erfahren, gegen sie einen Feldherrn ausgesandt, ihnen eine große Niederlage beigebracht, die Weiber und Kinder gefangen genommen, die Festungen zerstört und das Land in eine Provinz verwandelt. Es ist, wie Michaelis z. d. St. gegen Wernsdorf (I. c. p. 128.) gezeigt hat, die Rede von dem Ätolischen · Kriege. Übertrieben ist aber sowohl die Nachricht von den Planen der Atolier gegen die Römer, wenn gleich ein Atoli-

scher Prätor sich so weit verstieg zu äußern, er wolle den Römern die Antwort an der Tiber geben, als auch die Nachricht von den Unternehmungen der Römer gegen die, Atolier. ganze Atolische Krieg wurde ohne vieles Blutvergielsen durch die freiwillige Ergebung der Atolier beendigt. Es wurden keine Festungen zerstört, keine Weiber und Kinder in die Gefangenschaft geführt und die Atolier behielten ihre Freiheit. - Unrichtig ist die ganze Beschreibung des Römischen Senates in v. 15.; unrichtig, wie jeder Quartaner weiß, die Angabe in v. 16., dass Ein Mann in Rom an der Spitze aller, Angelegenheiten stehe (vgl. Wernsdorf p. 128, Mich. p. 182), ein Irrthum welchen zugleich bei der Bestimmung des Zeitalters des Verf. nicht außer Augen gelassen werden darf. da er is der späten Zeit, in welche Einige das erste Boch der Makkabäer versetzen, kaum denkbar ist, ebenso wenig, wie die Bemerkung v. 19., der Weg nach Rom sey sehr weit gewesen. -Alle diese, und apch mehrere andere Irrthümer begeht ein sonst gebildeter und, was die Angelegenheiten seines Volkes betrifft, höchst unterrichteter Schriftsteller in der beinahe gleichzeitigen Geschichte eines Volkes, an das Judas selbst eine Gesandschaft geschickt hatte, das also mit den Juden in umnittelbarer Verbindung stand. — Was dürften wir nun wehl von einem Schriftsteller des Makkabäischen Zeitalters erwarten, wenn er sich in die entfernten Zeiten der Chaldaischen und Medo-Persischen Monarchie verstiege? Welche ungeheure Verstöße gegen die Chronologie, Geschichte, Geographie und Alterthumskunde müßten wir dort vorfinden! - Aus den übrigen historischen und geographischen Fehlern heben wir nur einzelne, aus. Cap. 1, 1. wird gesagt, Alexander habe nachdem er den Darius geschlagen, an seiner Statt zuerst über Griechenland geherrscht (έβασίλευσεν αντ' αὐτοῦ πρότερον έπλ την Ελλάδα). [ Hienach glaubte also der Verf., wahrscheinlich verleitet durch falsche Auffassung von Dan, 11, 2, Darius habe, üher Griechenland geherracht. Die harte Erklärung, durch welche Michaelis

diesen Fehler zu entfernen sucht: "er herrschte an seiner Statt, nachdem er vorhin über Griechenland regiert hatte", würde, wenn überhaupt, doch nur dann zulässig seyn, wenn der Verf. sonst eine bessere Geschichtskenntnis bewiese. — V. 6. erzählt er gegen alle beglaubigte Geschichte (vgl. Wernsdorf p. 40. ff.), vielleicht verleitet durch die falsche Übersetzung der LXX, Daniel 11, 4. (καὶ ἐτέρους διδάξει ταῦτα): Alexander habe noch bei seinen Lebzeiten sein Reich unter seine um ihn versammelten Generale vertheilt. - Cap. 6, 1. verwandelt er die große Landschaft Elymais in eine Stadt in Persien; denn die Annahme von Michaelis, dass in Elam'eine gleichnamige Stadt vorhanden gewesen, ist eine ganz unbegründete (vgl. dagegen Rosenm., Alterthumsk. I, 1. p. 306.). — Diese Proben werden hoffentlich zum Belege unserer Behauptung hinreichen. Vielleicht wird nach ihnen nicht nur in der Geschichte, sondern auch in den Weissagungen unseres Buches die historische Genauigkeit begreiflicher erscheinen, wenn Daniel, als wenn der angebl. Pseudo Daniel als Verf. angenommen wird. Bei der ersteren Annahme erklärt sich dieselbe aus der göttlichen Eingebung des Propheten; bei der letzteren muß man annehmen, dass der Verf. sich durch nicht vorhandene menschliche Hülfsmittel Kenntnisse verschafft habe, die in seiner Zeit nicht zu Hause waren.

## VII.

Es zeigt sieh in unserem Buche eine so genaue Kenntniss der Einrichtungen, Sitten, Gebräuehe, und des ganzen Zustandes der Dinge in den Zeiten und Gegenden, in welchen Daniel gelebt haben soll, dass man dieselbe bei der Annahme eines zur Zeit der Makkabäer in Palästina lebenden Verst unmöglicht erklären kann. Auch hier müssen wir darau erinnera, das wir nicht dem Einzelnen als solchem, sondern nur dem Complexus von Einzelheiten Beweiskraft beilegen. Besondere merkwürdig ist die genaue Kenntnis des Vers. von den Einrichtungen des Babylonischen Priesterordens und des Chaldäischen Stastes; wir wollen aber, ehe wir zur Nachweisung derselben übergehen, vorher alles Übrige hier zusammenstellen, was sich uns dargeboten hat, überzeugt, dass es dem Fleisse Anderer gelingen wird, noch eine reiche Nachlese zu liesern.

Merkwürdig ist, daß in dem ganzen Buche nirgends die Adoration vorkommt, obgleich dock so sehr viele Veranlassung vorhanden war, ihrer zu erwähnen. Daniel als Verf. angenommen, erklärt sich die Nichterwähnung leicht. Die religiöse Adoration der Könige war weder unter den Chaldäern, noch unter den Medern Sitte. Sie kam erst dann auf, als man die Theorie von der Repräsentation des Ormuzd durch den Persischen König consequent ausbildete. Arrian l. IV. (p. 266. ed. Blanc.) sagt ausdrücklich: λέγεται το πρώτον προσκυνη-Σήναι αυξιώπων Κύρον, και έπι τώδε έμμεῖναι Περσαίς τε καλ Μήδοις την ταπεινότητα. Würde wohl der angebl. Pseudo-Daniel diese Differenz zwischen den Chaldäern und Persern gekannt, würde er nicht wenigstens, wenn diess der Fall wäre, unter Darius dem Meder ihrer erwähnt haben? Hier erscheint die Adoration noch als ausschliessliches Privilegium der Götter, und der Vorwurf, den Isocrates in dem Panegyricus den Persern macht (vgl. p. 127.), wird nicht, wie es doch so nahe lag, auf die Chaldäer und Meder übertragen. Man nähert sich dem Könige mit einer blossen stehenden Grussformel.

Cap. 1, 2. ist die Benennung Sinear für Babylonien Bertholdt l. c. 1, p. 59. so aufgefallen, daß er um ihretwillen, nach seiner Hypothese der Mehrheit der Verf., die Abfassung des ersten Cap. in einer früheren Zeit und in Babylonien bebehauptet. Der Name Sinear findet sich in der historischen Presa nur in der Genesis; er war in der späteren Zeit unter den Hebräern ganz veraltet; er kommt nur noch in der prophetischen Poesie zweimal, bei Jesaias und bei Sacharjah, vor. Hier dagegen findet er sich in der einfachen Presa als die ge-

Kenntnis d. ganz. Zustandes z. Zeit Daniels. 335 wöhnliche geogrephische Bezeichnung Babyloniens. Nehmen wir Daniel als Vers. an, so erklärt sich dies leicht. Sinear war der in Babylonien selbst einheimische Name der Laudschaft, dessen Spuren wir nicht nur bei classischen Schriftstellern, sondern auch bei neueren Reisebeschreibern vorsinden (vgl. die Stellen bei Rosenm. Alterthumsk. I, 1. p. 44.).

Nach Cap. 1, 5. besiehlt Nebucadnezar, dass die zu seiner Bedienung auserlesenen Jünglinge täglich Speise und Trank von der königlichen Tasel erhalten sollen. Bei den Persera erhielt eine Menge von Menschen, alle niederen Hosbedienten, ihren Unterhalt von der Tasel des Königes; nach Ctesias speisten von derselben täglich 15000 Menschen; vgl. Brisson, p. 97., Heeren, I, p. 493. 520. Wir können aber nachweisen; dass diese Einrichtung von den Babyloniern auf die Perser übergegangen, oder wenigstens, dass sie Beiden gemeinsam war. Nach Jerem. Cap. 52, 33. 34. erhielt der König Jojachin auf Besehl des Evilmerodach seinen täglichen Unterhalt von der königlichen Tasel.

Nach Cap. 1, 7. erhalten Daniel und seine Gefährten bei ihrer Annahme zur Vorbereitung für den königlichen Dienst neue Namen. Dass die Namensänderung Chaldäische Sitte gewesen, geht hervor aus 2 Reg. 24, 17.: "und der König von Babel machte Mathanjah zum König an seiner Statt und veränderte seinen Namen in Zedekiah." — Wenigstens bei zwei dieser Namen, Beltschazar und Abednego, ist der Zusammenhang mit Namen Babylonischer Götzen augenscheinlich (vgl. 4, 5.). Dieselbe Erscheinung sinden wir bei der Mehrzahl der sonst vorkommenden Babylonischen Namen; vgl. die Beispiele bei Gesen. zu Jes. 1, p. 282.

Cap. 2, 1. finden wir die Babylonische Zählungsweise der Regierungsjahre Nebucadnezars (vgl. p. 63.), welche sonst nirgends in der Schrift vorkommt, und die wir kann einem nicht gleichzeitigen und nicht in Babylon lebenden Verf. als bekannt voraussetzen dürfen. Ganz auf ähnliche Weise bereck-

net Ezechiel 1, 1. die Jahre seines Prophetenthums nach der Babylonischen Aere.

Cap. 2, 5. droht der König den Weisen, dass im Falle sie sein Verlangen nicht zu befriedigen vermögten, ihre Häuser in Morasthaufen verwandelt werden sellten; vgl. 3, 29. Selbst Bertholdt l. c. 1. p. 64. 225. gibt zu, dass sich hierin die genaueste Bekanntschaft der in Babylon üblichen Bauart kund gebe, und dass das Stück daher in Babylonien abgefasst seyn müsse. Die Häuser in Babylon waren aus gebrannter, oder auch nur an der Sonne getrockneter Erde erbaut. "Sowie ein Gebäude ganz demolirt, oder in einen Schutthausen übereinander geworsen wird, so löst sich die ganze Erdmasse bei Regenwetter allmählig auf, und die Stelle eines solchen Hauses wird ein Morasthausen."

Cap. 3, 1. wird ein Thal Dura im Laude Babel erwähnt. Dieser Name findet sich sonst nirgends, weder in der Schrift, noch bei Profanscribenten, Der Verf. unterläfst es irgend eine nähere geographische Bestimmung hinzuzufügen, und setzt den Ort als seinen Lesern bekannt voraus.

Der Verf. verräth eine genaue Bekanntschaft mit den Chaldäischen Todesstrafen. Als solche kommen vor das Zerhanen in Stücke, Cap. 2, 5. und das Verbrennen im Gluthofen, Cap. 3, 6. Beide sind dem rohen Charakter des Volkes ganz angemessen, und in Bezug auf beide läset es sich durch ein bestimmtes historisches Zeugniss (vgl. Ez. 16, 40. 23, 25. Jerem. 29, 29. Ch. B. Michaelis, dissert. de poenis capital. in sac. sc. commem. §. 23.) nachweisen, dass sie bei den Chaldäern herrschend gewesen. Er beschreibt die letztere so ausführlich und genau, dass sogar Bertholdt p. 69. behauptet, man müsse voraussetzen, er habe selbst einmal einen solchen Ofen besichtigt und einer Execution mit beigewohnt, womit denn zugleich eingeräumt wird, dass der Verf. unter der Regierung der Chaldäer gelebt haben muss, da unter den Persern nach ihrem Religionssysteme diese Art der Todesstrafe nicht fortbestehen kounte,

Kenntniss d. ganz. Zustandes z. Zeit Daniels. 337 kennte, wie denn der Verf. seine genane Kenntniss auch dadurch offenbart, dass er in Cap. 6. den Medo Persern nicht diese, sondern eine ihnen eigenthümliche Art der Todesstrafe, das Werfen in die Löwengrube, beilegt.

Wie auffallend die Schilderung der Bildsäule in Cap. 3. mit demjenigen übereinstimmt, was wir sonst über den Geschmack der Babylonier wissen, ist schon p. 96. gezeigt warden. Auch in der Schilderung der stark besetzten Instrumentalmusik bei der Einweihung derselben zeigt sich genaue Kenntnis der Babylonischen Sitte. Wie sehr die Musik bei den Babyloniern beliebt war, geht schon daraus herver, das Jessias den König von Babel mit dem Geräusche seiner Harsen zur Unterwelt hinabsahren läst. Ihre Anwendung speciall bei religiösen Feierlichkeiten erhellt aus den Worten des Curtius 5, 3. in der Beschreibung des Einzuges Alexanders in Babylon: Mogi deinde suo more patrium carmen canentes, post hos Chaldaei, Babyloniorumque non vates modo, sed esiam artisices cum sidibus sui generis ibant, haudes regum canere soliti.

Cap. 3, 21. stimmt die Angabe der Kleidung der Gefährten Daniels auffallend mit dem überein, was wir sonst über die Kleidung der Babylonier aus glaubwürdigen Nachrichten wissen. Nach Herodot 1, 195. bestand die Kleidung der Babylonier aus einem leinenen (oder baumwollenen) bis auf die Füße gehenden Gewande, über diesem einem wollenen Kleide, und hierüber noch einem weißen (wollenen) Oberkleide, vgl. Heeren, 1, 2, p. 182. Nach Münter, Rel. d. Bab. p. 96., findet sich diese dreifenbe Kleidung, wie man sie in dem heifsen Klima gar nicht erwarten sollte, auch auf Babylonischen Cylindern. Auch in unserer Stelle treffen wir dieselbe vollständig an, falls man nämlich nicht den unrichtigen Erklärungen von Bertholdt und A. folgt, varanlaßt durch die falsche Annahme (vgl. Berth. 1, 280.), der Erzähler wolle die der Männer in ihrer vollständigen Körperbekleidung schildern, die

Schuhe und die Mütze müsten daher nothwendig unter den bezeichneten Gegenständen seyn, da doch der Zweck der Erwähnung der Kleidungsstücke einzig nur der ist, die Größe des Wunders anschaulich zu machen, wonach denn nur die leicht entzündbaren Kleidungsstücke in Betracht kommen konnten. Erwähnt wird das Unterkleid, WBD (vgl. Gesenius u. Winer s. v.), das erste Obergewand, 17270 (vgl. Buxtorf, lex. Chald. Talm. u. Ges. s. v.), das zweite Obergewand, 2727 (vgl. Bertheldt p. 280., Winer s. v.).

Trinkgelage des Königes zugegen. Dass diess bei den Babyloniern Sitte war, geht hervor aus der schon fräher angeführten Stelle Cyrop. 5, 2., wo ein Kebsweib desselben Königes von Babylon bei einem Trinkgelage ihr Wohlgefallen an einem der Gäste bezeigt. Wie wenig die Kemminis dieser Babylonischen Sitte der späteren Zeit eigenthümlich war, erhellt daraus, dass der Al. Obers, den Sitten seiner Zeit folgend, überall die Weiber von dem Gastmale Belschausre weggelassen hat.

Nach Cap. 5, 16. war es eine der höchsten Ehren bei den Babyloniern, vom Könige eine Halskette geschenkt zu erhalten. Ganz dasselbe bemerkt mit Anstihrung der Belegstellen in Bezug auf die Perser Brissonius, 1. c. p. 128.: "Erat et summus apud Persas honor, regis concessu atque munere aureum torquem collo gesture."

Nach Cap. 6, 8: u.: a. sind die Gesetze der Medo-Perser, sobald sie einmal von dem Könige gegeben worden, unwiderruflich. In Bezug auf die Chaldier kommt nichts der Art vor. Die Richtigkeit des faoti beruht nicht allein auf der ausdrücklichen Angabe des Buches Bather; dessen ganser Inhalt hierauf basirt ist, sondern auch auf der gesammten Medo-Persächen Ansicht von dem Königthum. Aus der Lehre von der Incarnation Gottes in dem Königthum. Aus der Lehre von der Incarnation Gottes in dem Könige, floss unt derselben Nothweidigkeit seine gänzlichste Unumschränktheit in Bezug auf

Kenntniss d. ganz. Zustandes z. Zeit Daniels. 339 die zu gebenden Gesetze, und die Unwiderruslichkeit der einmal gegebenen.

Cap. 7, 9. werden, als der Herr Gericht halten will über seine Feinde, Throne aufgeschlagen, welche auf Rädern (7,727) ruhen, vgl. Berth. z. d. St. Dass diese bildliche Darstellung von der bei den Chaldäischen Königen und Magnaten herrschenden Sitte entnommen seyn mus, geht daraus hervor, das ganz dieselbe sich auch bei Ezechiel Cap. 1. und 10. findet.

Wir kommen jetzt zu den Angaben unseres Buches über die Priestercaste der Babylonier. \*) Wir stellen hier zuerst die merkwürdigen Bestätigungen zusammen, welche die besonders zahlreichen Angaben unseres Buches in dieser Hinsicht aus den übrigen geschichtlichen Quellen erhalten, und widerlegen dann dasjenige, was Bleck, l. c. p. 225. ff., gegen die geschichtliche Währheit ersterer vorgebracht hat. - Als der allgemeine Name der Mitglieder der Babylonisch - Chaldäischen Priesterkaste erscheint in unserem Buche der der Torin: Denselben Namen (DYD) finden wir auch bei Jesaias 44, 25. und bei Jerem. 50, 35. Die Vorsteher der einzelnen Classen führen den Namen סננין; Daniel, als der Obervorsteher des ganzen Instituts, wird [35] genannt. Dass der Name bei den Babyloniern wirklich als Name der Vorsteher verschiedener Institute im Gebrauche war, geht hervor aus Berosus bei Athenaeus AFV, 44., wonach hei dem Babylonischen Feste Sakea, wobei die Knechte die Rolle der Herren spielten, der Vorsteher derselben den Namen zwydung führte. - Der Obervorsteher des Institutes erscheint hier zugleich als bekleidet

<sup>\*)</sup> In Bezug auf elle Angaben unseres Buches über die Religion der Babylonier bemerkt der erste Kenner derselben, Münter, l. c. p. 5.: "Was die früheren Israelitischen Propheten über die Babylonische Religion enthalten, szimmt wortrefflich mit den Nachrichten im Daniel überein, und die von Ctesias, Herodox, Berosus und Diodor aufbewahrten Sagen lassen sich gut damit in Verbindung bringen.

## 340 Gründe for die Achtheit des Daniel.!.

mit bedeutender weltlicher Macht. Nach Cap. 2, 48. war er zugleich der Fürst der Landschaft Babel und nur auf Daniels besondere Bitte. werden die Geschäfte dieses Amtes seinen Gefährten übertragen. Hiefar liefert die Geschichte eine doppelte Bestätigung. Nach Diedorns Siculus II, 24. war Belesys, welcher Babylon von den Assyrern losrifs, zugleich der Obervorsteher der Priesterkaste (των ίερέων επωημώνωνος, οὺς Βαβυλώνιοι καλούσι Χαλδαίους) und Burghauptmann und Statthalter von Babylon. Nach Jeremias 39, 3, 13. gehörte der Obervorsteher der Priesterkaste zu den Magnaten des Reiches und war Mitglied des Staatsrathes und als solches sogar mit im Felde. - Neben den übrigen Classen der Weisen erscheinen hier als eine besondere die Chaldäer. Diese Angabe ist schon an und für sich eine höchst wahrscheinliche. Es ist ganz undenkbar, dass die Priesterkaste erst mit den Chaldäern eingewandert sey. Es muste schon lange vor ihrer Invasion ein Priestererden in Babylonien vorhanden seyn. Darauf führt schon die allgemeine Analogie. Ohne Priesterorden war kein cultivirtes Volk des Alterthums. Ferner, mögen auch die Angaben über das Alter der mit der Astrologie verbundenen Astronomie der Babylonier noch so abentheuerlich seyn, so stimmen doch alle Nachrichten darin überein, daß ihr Ursprung in das graueste Alterthum binaufging. So sagt z. B. Cicero, de divinatione, l. 1.: "principio Assyrii (die Babylonier), ut ab ultimis auctoribus repetam, propter planitiem magnitudinemque regionum, quas incolebant, cum coelum ex omni parte patens atque apertum intuerentur, trajectiones mo. tusque stellarum observaverunt." Selbst die bei Ptolemaens erwähnten Astronomischen Beobachtungen der Babylonischen Weisen gehen noch über die Zeit der Chaldaischen Dynastie hienaus (vgl. Brucker, h. phil. I, p. 103.). Plinius (H. N. 6, 26.) neunt den Bel den inventor sideralis scientiae. Schon Jesaias, zu dessen Zeit die Chaldäer sich Baby-

deng noch nicht bemächtigt hatten, beschreibt dasselbe als den Happpaitz divinatorischer Künste. — Ebenso gewiss ist es aber, slafe die Chaldäer schon vor ihrer Invasion Babylons eine Priesterkaste besalsen. Wäre diels nicht, wie erklärte es sich denn, dafa der Name, des Volkes der Name der ganzen Priesterkaste Rebylon wurden und als solcher schon bei den ältesten Schriftstellern, hei Herodot und bei Cterias, vorkommt? Gerade dials: factum: aber enveist das Nebeneinanderbestehen einer supprünglich Babylonischen und einer Chaldäischen Priesterkaste au Bahylon. Denn wie erklärte sich die Entstehung des Namens: der Chaldier für die Priesterkaste wohl anders, als Aus. 1 der : heabsichtigten : Unterscheidung .der .. Chaldäischen . und der Pabylonischen Priesterschaft? Ferner, der Obervorsteher der Priesterkaste unter Nebucadnezar wird bei Jeremiss 1.4. 30 37 genannt. Der Name der Magier aber ist dem Ursprunge nach Persisch und durchaus der Medopersischen Priesterkaste eigenthämlich, mit der die ursprüngliche Babylonische nichts gemein hatte. Er kann also nur die mit den Chaldsern eingowanderte Priesterkaste, allerdings mit Einschließung der damit combinirten Babylomischen, bezeichnen, welche, da die Chalder aller Wahrscheinlichkeit nach Medepersischen Ursprupges waren (vgl. p. 11.), mit der Medopersischen zusammenhing. Wir besitzen aber noch ein doppeltes historisches Zeug! nils, woraus hervorgeht; dals selbst noch in späterer Zeit die Combination des Babylopischen und des Chaldäischer Priesterordens night alle Verschiedenheit unter heiden aufhob, gerade wie wir es bei Daniel finden, wo die Chaldser zwar mit den übrigen Weisen, aber: doch als besondere Classe erscheinen; Das erste liefert die schon oben angeführte Stelle des Curtius, wo die Persischen Magier, die Chahlüer und die Bebylonier als ebenso viele species der Weisen in Babylon erscheinen. Das zweite eine Stelle des Lucretius I. V.: Ut Babylonica Chaldaeam doctrina refutans - Astrologorum artes contra convincere tendit. Aus dieser Stelle geht hervor, dass

die Chaldäischen und die Babylonischen Weisen in gewissen Punkten uneins waren, und sich gegenseitig bekämpften. Gerade die Angabe also, daß die Chaldäer in Babylon eine eigue Classe der Priesterschaft bildeten, welche Bleek p. 226. mit der seinen Aufsatz durchgängig charakterisirenden Unterlassung aller gründlicheren Geschichtsforschung als einen Beweis gegen die Glaubwürdigkeit der Nachrichten über die Bab. Priesterkuste anführt, dient der Glaubwürdigkeit, und somit der Ächtheit umseres Buches zur nicht geringen Bestätigung. Wie sellte ein Jude zur Zeit der Makkabäer diese genaue Kenntnifs von diesem eigenthümlieben Verhältnifs der Babylonischen Priesterkuste gehabt haben, da sehon die ältesten und unterrichtetsten Griechischen Schriftsteller die Chaldäer mit dem ganzen Grüen verwechseln (vgl. z. B. Herodot 1, 191.)?

Nach Cap. 1. werden Daniel und seine Gefährten mit andern vornehmen Jünglingen drei Jahre hindurch in den Wissenschaften und Künsten der Babylonfschen Weisen unterrichtet und nach Ende dieses Zeitraums zur Prüfung vor den König gebracht. Danie stimmen überein die Nachrichten des Plinius (hist. nat. FI, 26.) und des Strabe (16, 1.), wonach die Priesterkaste in einigen Städten, namentlich in Babylon selbat, Borsippa in Babylonien, Hipparene in Mesopotamien Unterrichtsanstalten für ihre Lehre hatte ).

In unserem Buche werden bei allen Geschäften nicht einzelne Weise, sondern die ganze Corporation derselben, jedoch, wie aus Cap. 2, 12 ff. hervorgeht, nur in ihren Repräsentanten, oder in einem Ausschusse zu Ruthe gezogen. Ganz in Übereinstimmung damit berichtet Biodor (vgl. Gesenius zu Jes. H, p. 352.), daß die Beobachtungen der Babylonischen Weisen immer in Gemeinschaft und von einem Collegio

<sup>\*)</sup> Wenigstens wird dies gewöhnlich aus diesen beiden Stellen abgenommen, obgleich es sich allerdings nicht bestimmt darin ausgedrückt findet.

Kenntnife d. ganz. Zustandes z. Zeit Daniels. 343

(σύστημα) angestellt wurden, und hei Ptolemacus werden, immer οἰ Χαλδαῖοι überhaupt angeführt, nie ein einzelner Rechnehter.

Besonders merkwürdig aber ist die Übereinstimmung unseres Buches mit den Nachrichten der älteren Propheten und der Profanschriftsteller in Bozug auf die Beschäftigungen der Babylenigehen Weisen. Die sorgfältigste und vollständigste Zusammenstellung der letzteren Nachrichten findet sich hei Brucker, histor, philos. t. I, p. 102. sqq. (Zu vgl. außerdem Vossins de theologia gent, II, 563. sqq., Stanleji hist. philos, Orjent. in Clerici opp. philoss. t., II, p., 189. ff. ed. & Gesenius 1. c. p. 357. sqq.) Alle bei den Profanschriftstellern (der tocus classicus ist Diodorus Sic., 2, 29 - 31.) erzyähnten Beschäftigungen finden wir hier genau und vollständig wieder, und zwar besonders in den Namen der einzelnen Classen der Weisen. Diese sind folgende: 1. DIWA Beschwörer, nicht wie Bertholdt und Münter annehmen: Naturkundige, vgl., Ges. thes. s. v. Nach Diodorus Siculus suchten die Babylopischen Weisen durch Lustrationen, Opfer and Zaubermittel Unglick abguwenden. Jes: 47, 9. 12. varspottst Babel, dass alle Beschwörungen ihrer Weisen nicht vermögen, den drohenden Untergang von ihr abzuwenden. Den Beschwörungen der Chaldäer wurde nach Claudian ein Regen zugeschrieben, durch den das Heer des Antoninus von dem drohenden Untergange befreit wurde (Brucker; t. c. p. 108). Nach Lampridius (Heliogabal. Cap. 9.) erzählte man. Marcus Antoninus habe durch · die Chaldäer bewirkt, dass die Marcomannen dem Römischen Volke immer unterwürfig blieben, idque factum carminibus et consecratione. 2. DIDUID, Zauberer, vgl. Ges, u. Winer s. v. Ges. zu Jes. II, 355. Bei Jesaias an den angef. St. werden neben den Beschwörungen auch die Zaubereien (ב'שפים) als in Babylon sehr verbreitet genannt. 3. גורין Bestimmer des fati, der אָנִירָה (cf. Ges. thes. s. v. p. 278.). Dieser Name ist äußerst bezeichnend. Das Babylopische, oder

#### 344 "Gründe-für die Achtheit des Daniel.

Chaldaische fatum ist im Alterthum weit berühmt, vgl. dar. besonders die Stellen bei Vossius l. c. Die Erkenntnis dieses fati, welche man aus der Beobachtung der Gestirne gewinnen zu können glaubte, bildete nach den zahlreichen Zengnissen der Alten das Hauptbestreben der Babylonischen Weisen. Schon Jesaias 47, 13. erwähnt der Babylonischen Himmelstheiler (der Himmel wurde zum Behuse der Astrologie in gewisse Felder abgetheilt) und Sternseher, die an den Neumonden wahrsagen. Jeremias Cap. 50, 36. arwähnt dieser Wahrsager unter dem Namen der Dind, Lügner, vgl. auch Jes. 44, 25. 4. Für die 19077, wahrscheinlich Kenner der Geheimschrift, läfst sich zwar kein so bestimmtes Zeuguiss beibringen. Doch wird ihr Vorhandenseyn bei den Babyloniern wenigstens dadurch beestätigt, dass sie sich bei den Agyptern vorsinden, deren Religionssystem mit dem Babylonischen in der engsten historischen Verwandschaft steht, vgl. Gesenius I. c. p. 330. Das Vorhandenseyn einer Geheimschrift in Babylon wird übrigens auch in der ganzen Erzählung in Cap. 5. vorausgesetzt. Denn wie würde außerdem der König wohl auf den Gedanken gekommen seyn, zur Deutung der Schrift an der Wand die Weisen herbeizurusen? 5. Als ein Hamptgeschäft der Babylonischen Weisen erscheint in unserem Buche die Traumdentung, Diodorus Siculus bemerkt von ihnen dasselbe.

Prüsen wir nun noch die Einwürse Bleeks gegen die Richtigkeit der Angaben über die Babylonischen Weisen.

1. "Es ist schon an sich nicht wahrscheinlich, dass die Weisen Chaldäas sich auf solche Weise in verschiedene Classen theilten, wovon jede einen besonderen Zweig der Wahrsagerei oder Zauberei trieb, wenigstens ist uns sonst nichts davon bekannt." Allein worin die Unwahrscheinlichkeit bestehen soll, läst sich schwer einsehen. Gesetzt aber auch, es käme sonst von einer solchen Eintheitung nichts vor, so würde dies bei der Dürstigkeit unserer Quellen noch nichts beweisen. Vielmehr würden die sahlreichen anderweitigen Bestätigungen unserer Nachrich-

Kenntnifs d. ganz. Zustandes z. Zeit Daniels. 345 ten Hinen auch in dieser Hinsicht den Charakter der Glaubwirdigkeit aufdrücken. Es fehlt aber noch dazu nicht einmal ganz an anderweitigen Nachrichten über diese Eintheilung. Die bestimmteste Hinweisung darauf scheint sich bei Plinius L. c. zu finden, welcher die Stadt Orchoe, wo sich eine Unterrichts-'Atistelt der Weisen besand, als den Sitz der tertia Chaldaeorum doctrina bezeichnet. Spuren einer Rivalität unter den verschiederen Classen finden sich bei Strabo lib. XVI, wonach es unter den Babylonischen Weisen solche gab, welche die von andern genbte Nativitätsstellerei verwarfen. Übrigens ist : was wohl zu bemerken ist, und was schon Gosenius richtig bemerkt hat, die Eintlieilung der Weisen bier nicht also aufzufassen, als ob jeder einzelne immer nur einzelnen Zweig der Babylonischen Weisheit cultivirt habe. Das Gegentheil erhellt schon daraus, dass nach Cap. 1, 17. Daniels Gefährten in aller Weisheit ersahren waren, der ihnen ertheilte Unterricht sich daher über alle Zweige erstrecken musste. Die Eintheilung bezieht sich nur davauf, dass in der Regel jeder nur in einem Zweige ganz besonders excellirte, wie nach derselben St. Daniel im Traumdeuten, und daher, wenn etwas zu demselben gehöriges vorkam, vorzugsweise befragt wurde, oder in den für diese Branche bestimmten Ausschufs kam. 2. "Re ware gar wunderlich, dass z. B. zur Anzeige und Deutung eines Traumes (Cap. 2. 4.) nicht diejenigen, die sich gerade mit diesem Zweige beschäftigten, allein herbeigerusen wurden, condern alle Classen, und dass die andern die ihnen wegen ibrer Unwissenheit drohende Gefahr nicht einmal dadurch abzuwehren suchten, dass sie erklärten, die Kenntnis dieser Dinge gehöre nicht zu ihrem Berufe." Dieser Einwurf wird schon durch die zuletzt gemachte Bemerkung zurückgewiesen. Dazu kommt noch, dass die verschiedenen Zweige der Babylonischen Weisheit so in einander griffen, daß sieh von vorn herein schwerlich bestimmen liefs, ob einer derselben in einem vorliegenden Falle gar nicht in Anwendung kommen werde. Bei einem

#### 346 ... Gründe für die Ächtheit des Daniel.

Traumgebichte z. B. and bei einer geheimen Schrift war es nicht hinreichend, die Bedeutung derselben zu entziffern, wozu ja auch in dem ersteren Falle Kenntnils der Hieroglyphen nothwendig seyn kounte. Es mulsten zugleich, wenn der Traum oder die Schrift Unglück anzukundigen schien, die Sterne befragt werden, ob diese Ankündigung richtig sey, und falls sieh dieses also befand, so mulsten die Beschwörer und Zauberer dhre Künste anwenden, um des drohende Unglück zu entfermen. - So steht es also fest, dass sich in unserem Buche eine co-genaue und umfassende Kenntnifs der Babylonischen Priesterkaste findet, wie bei keinem andern Schriftsteller. versuche es nun vechanweisen, wie diese Kenutnis bei einem Palästinensischen Juden zur Zeit der Makkabägr erklärlich ist. Wie achwer diese Nachweisung sey, geht, schon daraus hervor, dass selbst Bertholdt i. c. 1, p. 63. an ihrer Möglichkeit verzweifelt, und die Abfassung des zweiten Cap., in welchem die genauesten Nachrichten fiber die Priesterkaste vorkommen, in Oberasien annimmt.

and a se Ebenso auffallend ist aber die genaue Kenntnifs von der gesammten Staatseinrichtung der Chaldäer, Bertholdt beweist auch hier so viele Unpartheilichkeit, dass er l. c. p. 68. behauptet, das dritte Cap., worin die Nachrichten über die Chaldänche: Staatsverfassung, besonders ausführlich sind, müsse nothwendig in Oberasien abgefast seyn. Bleck dagegen spricht tuc., p. 221. ff. dem Werf. jede genauere Kenatnifs der inneren Emrichtung des Chaldäisehen Staates ab. Allein wie leichtfertig seine Beweisführung sey, geht schon daraus hervor, dass selbst Gesenius nach derselben nicht umbin gekonnt hat, sich für die Authenticität der Nachrichten unseres Buches zu erklären. Er sagt (Encycl. von Ersch u. Gruber 16, p. 108.): "da die Verfassung des Assyrischen, Babylonischen und Persischen Reiches sich gewiß sehr ähnlich waren, da ferner die im Buche Esther vorkommenden Schilderungen des Persischen Hofes von denen des Buches Daniel doch immer wesentlich abKenntnis d. ganz. Zustandes z. Zeit Duniels. 347

weichen und endlich auch die beiläufigen, aber glebebzeitigen Angaben des Jeremias in vielen Stünken übereinstimmen, so dürften diese Nachrichten, die ohnehin die Analogie des ganzen Orients für sich haben, nicht so. verswerflich seyn." Wir stellen hier zuerst die Hauptgründe für die Authentieität und Genauigkeit der Nachrichten zusammen. 1. Schon-die Beneauurgen der Chaldäischen Hof- und Staatsämter zeugen für dieselbe. Einige derselben erhalten ihre Etymologie aus dem Persischen; io. IDTEPN, anch. der trefflichen, von den neueren Deutschen Schriftstellern ; auch von Gesenius in dem Thesaurus, und von Rosenmüller in der Alterthumsk., welche beide dort längst widerlegte Etymologieon geben, der erstere von dem angeblich Persischen, aber gar nicht vorhandenen ", der letztere von أخش, was im Persischen gar nicht die ihm beigelegte Bedeutung: Würde, Größe hat, nicht benutzten Ausführung von de Sacy, in den memoires de l'institut, classe d'histoire et de litterat. ancienne t. II. Paris 1815. p. 229. ff., abzuleiten von Kschetr, Königreich, Provinz, und Ban, Wächter. Ferner vielleicht auch 1970, was Cap. 1, 11. als Amtsname des Unteraufsehers der Königlichen Pagen vorkommt, (ein Amt, das dem Pseudo-Daniel wohl schwerlich bekannt seyn konnte) - wenigstens hat dieses Wort keine semitische Etymologie. Zweifelhaft ist "אַרַיּבוּ"; Staatsrath, doch wahrscheinhich auch nichtsemitischer Etymologie! Ebenso The (vgl. Winer s. v.) und [30. Bei anderen Amtsnamen liegt die Aramäische Etymologie am Tage. So XYIIXYIX, die Oberrichter, zusammengesetzt aus אדר Würde und גורון, Richter; vgl. Ges. thes. s. v. מְּנְתֵיֵא, Rechtsgelehrte, dessen Semitische Wurzel sich noch im Arabischen نتا IV, edocuit responso judicioque de jure rei vorsindet. Andere Amtsnamen sind aus Aramäischen und nichtsemitischen Bestandtheilen zusammengesetzt; so הבל Gesetzkündiger, von הדל Gesetz, was, da es schon Deut. 33, 2. vorkommt, semitischen Ursprunges seyn

maß, und der Persischen Emsylbe 135 war, welche zur Bildung der Possessiva dient. 7273 Schatzmeister, von dem prsprünglich semitischen 103 contr. 13 (vgl. Ges. thes. p. 296.) und derselben Endsylbe. Diese Beschaffenheit der Amtsnamen ist aber gerade so, wie wir sie im Chaldaischen Reiche von vornhesein eswarten müssen. :: Ganz dietelbe Erscheinung finden wir auch bei den Babylonisch-Chaldischen Eigermamen. Sie erhalten ihre Erklärung, wenn eine solche überhaupt möglich ibi, Theile aus dem Aramiischen, theile aus dem Keldiellen, mit dem dat Asyrische and Chaldtische naher verwandt waren, vgl. Gasen. in der Em. 16, p. 111: Gerade auf die Benenmengen der Amtsnamen aber mulete das Assyrische und Chaldsische, als die Sprache des herrschenden Volkes, einen besonders starken Einflus ausühen. — 2. Die meisten Babylonisch-Chaldäischen Amtsnamen finden wir auch in Cap. 6. unter der Mede-Persischen Regierung vor. Dass die Medo-Perser im Wesentlichen die Chaldäische Staatseinrichtung beibehalten haben, müssen wir sehon von vornherein erwarten. Die Einrichtung des Medischen Staates war ünsgerst mangelhaft; er scheint nie eine feste Organisation erhalten zu haben; die Perser, ein rohes unovganisirtes Bergvolk, konnten sich noch weniger versucht fühlen, dem eroberten Reiche eine neue Verfassung zu geben, vgl. Heeren I, 1. p. 168. ff. Überhaupt spricht dafür die Analogie aller uneivilisirten Eroberer. So behielten die Chaldder die Verfassung des wohl eingerichteten und verwalteten Assyrischen Reiches bei; die Amtenamen der Türken geben meist eine Arabische Etymologie. Wir können aber auch durch bestimmte historische Zeugnisse beweisen, dass die Medo-Perser die Chaldäischen Verfassungsformen beibehielten. Wir finden in den Büchern Esra und Nehemia die Beamtennamen wieder, die früher unter der Chaldäischen Regierung vorkamen; so z. B. die die פֿהַנָּים. — Depnoch aber kommt im 6ten Cap. cin Amtsname, מרכון, vor, der sich unter der Chaldäischen

Kenntnifs d. ganz. Zustandes z. Zeit Daniels. 349

Regierung nicht findet, und daher als der Medo-Persischen eigenthümlich betrachtet werden mus, unter der diese neue Charge errichtet, wurde. Alles dies zeugt für eine sehr genaue Kenntniss des Verf. von dem Verhältniss der Chaldaischen und der Medo-Persischen Staatseinrichtung zu einander. - 3. Die Augaben erhalten im Einzelnen nicht wenige historische Bestätigungen, die uns die Authenticität auch der allein stehenden Nachrichten verbürgen... Die höchsten Hof- und Staatsbeamten der Chaldäer, welche zusammen walurcheinlich den Staatsrath bildeten, heißen in unserem Buche abwechselnd und promiscue und רבים oder. Ganz dasselbe finden wir bei Jeremias, vgl. Cap. 39, 3. בל שורי המלך, v. 13.s כל רבי חסלה; diese Großen bilden bei Jeremias v. 13. eine Gesammtbehörde; ebenso Dan. 4, 33., wo sie dem Nebucadnezar die Regierung, die sie bisher in seinem Namen verwaltet hatten, zurückgeben. - Unter den Staatsräthen hatte einer den nächsten Rang nach dem Könige und verwaltete das Amt des Großveziers, wie diess aus Cap. 5, 7. hervorgeht, wo der König Belschazar denjenigen, der ihm die Geheimschrift deuten werde, die dritte Würde im Reiche, die nächste nach dem Großvezier verspricht. Einen solchen alle ührigen an Würde übertreffenden Chaldäischen Großbeamten finden wir auch bei Berosus. Er sagt, beim Tode Nahopolassars sey die Regierung dem Nebucadnezar ὑπὸ τοῦ βελτίστου αὐτῶν bewahrt worden. Unter den Chaldäischen Großbeamten werden namentlich genannt der DIDD D., der Oberste der Königlichen Leibwache. der auch die Todesurtheile vollzog, der Oberste der Verschnittenen, D'O'D 27. und der Obervorsteher der Priesterkaste, der zugleich Oberstatthalter über die Landschaft Babel war-Ganz dieselben werden auch Jerem. 39, 13. genannt, wobei es merkwürdig ist, des der Trabantenhauptmann an der letzteren Stelle einen anderen Namen führt, wie in unserem Buche, wäh: rend der angebliche Pseudo-Daniel, wenn er die übereinstime

menden Angaben aus dem Jeremias geschöpft hätte, wogegen schon die unverkennbare Selbstständigkeit derselben spricht, gewiss auch den Namen mit herübergenommen haben! würde, um sich dadurch den Anschein von Glaubwärdigkeit zu geben. — Unter den Babylonischen Provinzialbeamten werden, so wie in unserem Buche, auch Jerem. 21, 23. 57. die DIND genannt; das TIND kommt schon unter der Assyrischen Herrschaft bei Jes. 36, 4. und 2 Reg. 18, 24. als Amtsname der Unterstatthalter vor, vgl. Ez. 23, 6. 12. 23.

Nach diesen Bemerkungen brauchen wir uns nur noch wenig bei der Widerlegung der Einwendungen Bleeks aufzuhalten, die meist schon in denselben gegeben ist. Sonderbar ist die Behauptung, der Verf. könne die Babylonischen Amter nicht in ihrer Dignität und in ihrem Verhältniss zu einander aus Autopsie gekannt haben, weil er sonst nicht die MID nach den בינולם nennen würde, — während sie bei Jerem. u. Ezech. vor denselben stehen, - ja sogar C. 6, 8. die letzteren vor den Satrapen. Wer sagt uns denn, dass der Verf. unseres Buches die Beamten streng nach ihrer Rangfolge aufzählen wollte, was za seinem Zwecke auch nicht das Geringste beitrug, der nur der war, durch die einzelne Aufzählung die Totalität recht anschaulich zu machen? Wer bürgt uns dafür, dass Jeremias und Ezechiel die Rangordnung genau beobachteten? Woher wissen wir, ob nicht das D'330, was ursprünglich eine allgemaine Bedeutung hat; wie unser: Präsident und Direktor, durch den Gebrauch Bezeichnung sehr verschiedenartiger, obgleich bestimmter, Amter geworden war? - Den Einwurf, welchen man etwa gegen die Angabe in Cap. 6., dals Darius Medus das Reich in 120 Satrapieen getheilt habe, aus Herodot entwehmen könnte, wonach das Persische Reich nur 20 Satrapieen hatte, hat schon Rosenmüller in der Alterthumsk. I, 1., p. 360. hinreichend widerlegt. Merkwürdig fit es, dass in dem Buche Esther dem Persischen Reiche 127 Provinzen beiKenntnis d. ganz. Zustandes z. Zeit Daniels. 351

gelegt werden. Die Differenz zeigt die Unabhängigkeit beider Augsben von einender; sie erklärt sich daraus, dass nach dem Darius noch bedeutende Eroberungen zu dem Medopersischen Reiche hinzukamen. Beide Angaben stehen in einem Verhältnis, wie man es von vorn herein erwarten müste, und bestätigen aich gegenseitig.

Es ist also erwiesen, dass der Verf. unseres Buches eine Kenntniss der Chaldaischen und zum Theil der Medopersischen Staatsverfassung an den Tag legt, wie wir sie bei keinem anderen Schriftsteller des Alterthums finden. Wie sollen wir nun diese Kenntniss bei einem Makkabäischen Juden erklären? Selbst Bertholdts Annahme, dass der Verf. in Oberasien, jedoch in späterer Zeit, gelebt habe, reicht zu dieser Erklärung nicht him Denn es ist eine ganz unhistorische Behauptung Bertholdts, dass unter den Griechen die ganze Staatseinrichtung der Babylouier unverändert geblieben sey. Vielmehr gewann mit der Occupation der Griechen Alles eine andere Gestalt; sie ruhten nicht, bis sie Alles gräcisirt hatten. Und gesetzt auch einmal, die Art der Provinzislregierung wäre dieselbe geblieben, so wurde doch auf jeden Fall die Einrichtung des Hofes und der höchsten Staatsämter, von der wir gerade in unserem Buche die genaueste Kenntniss finden, eine ganz andere. Woher soll ein Makkabäischer Jude die Chaldäischen Amtsnamen, wie die מרובוריא und ארובוריא geschöpft haben, von denen sieh bei keinem einzigen Profanschriftsteller die gewingste Sour findet? Gesetzt auch, sie hatten unter der Persischen Regierung auch in den späteren Zeiten derselben noch in Babylonien fortbestanden, wie fern lag nicht schon diese! Woher sollte der Pseudo-Daniel die Nomina propria der Chaldäischen Staatsbeamten enthommen haben, deren mit den übrigen in der Schrift vorkommenden Eigennamen verwandte Bildung 31728. von 778. Löwe und der Assyrisch-Persischen Endsylbe d, vgl. Ges. thes. s. v., für ihre Ächthest Gewähr lesstet?

Überhaupt aber dürfen wir hoffen, dass die Nachweisung der genauen Kenntniss des Vers. von den Babylonischen Sitten, Einrichtungen u. s. w. auf besonnene Forscher einen nicht geringen Eindruck machen werde. Rosenmüller namentlich kann nur durch die größte Inconsequenz der von uns daraus gezogenen Folgerung entgehen. Er bemerkt l. c. 1, 1. p. 376. in Bezug auf das Buch Esther: "ebenso befremdend ist es, dass Heeren dieses Buch zwar für eine fingirte Erzählung, aber doch für ein treues Gemälde Persischer Sitten erklärt, sich auch öfter auf dasselbe als auf eine Quelle bezieht, und sogar sagt, das Innere des Harems der Persischen Könige finde man am treffendsten in der Geschichte der Esther geschildert. Ist es aber wohl wahrscheinlich, dass ein späterer Palästinensischer Jude in einer erdichteten Erzählung eine Schilderung des Persischen Hofes hätte geben können, die sich bei Vergleichung anderer alten und auch neueren Nachrichten als durchaus tren bewährt?" Es liegt am Tage, dass der Verf. bei fernerer Leugnung der Achtheit des Daniel mit diesen Worten gegen sich selbst die Sentenz ausgesprochen haben würde.

#### VIII.

Wir stellen hier die noch übrigen inneren Gründe für die Ächtheit des Daniel zusammen. 1. Die genze prophetische Eigenthümlichkeit und die Darstellungsweise unseres Buches deutet auf den Babylonischen Ursprung desselben hin und ist nur bei der Annahme desselben zu erklären. In dieser Hinsicht hat schon Herder (Werke zur Philosophie n. Geschichte I, p. 194. der ält. Ausg.) manche treffliche, weder von den Vertheidigern, noch von den Gegnern der Ächtheit hinreichend beschtete Winke gegeben. Charakteristisch war für die Chaldier das Vorherrschen der Symbolik, besonders die Vorliebe für die Symbolisirung durch Thierbilder, die von ihnen, wie die Ab-

bildungen zu Persepolis zeugen, auf die Medoperser überkinge charakteristisch ferner die Vorliebe für das Gigantische . Gros teske. Wie stark ausgeprägt diese Eigenthümlichkeit war, gelit schon darans herver, dass auch Ezechiel sich ihrem Einflusse nicht zu entziehen vermochte, und dass die Nachwirkungen des selben noch bei Sacharjah siehtbar sind, "Jenem wird der König von Babel ein Adler, der einen Zweig vom Libenon helt (C. 17.), Juda eine Löwin in ihrer Höhle (C. 19.), der Ägyptische König ein Krokodil im Nile (29 - 32.); jedes dieser Bilder führt er weiter aus." "In seinen Gesängen - bemerkt Schildsser, 1. c. p. 240. - herrscht ein Chaldaischer und Babyloni! scher Ton so sichtbar vor., dass er den Charakter seiner Zeit vortrefflich ausspricht, Diese symbolische Manier, dieser Donnerwagen, diese grausen Donnerpforde, die ihn ziehen, dieser Saphirthron, dieses Deckgewölbe, prangend mit den Farben des Regenbogens, gehört in Bahylonische Tempel, an den Bahylen nischen Hof, und die Symbolik ist gerade om so viel stärken bei Ezechiel, als bei Jesaias, um so viel schwächer, mit Anderen verglichen, seine Poesie ist." In Bezug auf den Sachariah bei merkt Manter, l. c. p. 89 .: "Der Prophet Sacharjah zeigh in seinen Gesichten ein den Juden bisher; ganz fremdes Colonit. welches folglich nur ang Chaldas stammen kann. Er apricht non cipem Steine mit siehen Augen, 3, 9.; von einem goldenen Leuchter mit sieben Lichtern; von den sieben Augen Jehovaks, die das Land durchziehen, 4, 2. 10; von vier Wagen, Geistern des Himmels, die aus den vier Weltgegenden kommen, und vor den Allherrscher treten." Dieses Chaldaische Colorit nun, was den Ezechiel und Sacharjah so auszeichnet, daß wir über ihr Zeitalter gar nicht in Zweisel seyn könnten, wenn uns auch keine, andere Gründe zur Bestimmung desselben zu Gebote ständen. finden wir bei Daniel noch im höheren Grade... Besonders merk-! würdig ist der ausgedehnte Gebrauch der Thiersymbole, der igewöhnlichen Zeichensprache dieser Gegenden, zur Bezeichnung

#### 354 Gründe für die Achtheit des Daniel.

feindseliger Gewalten und Mächte. Und, was zewis auffallen muss, wir finden sämmtliche Thiersymbole unseres Buches auf den Babylonischen Cylindern mit Keilschrift, auf Babylonischen Teppichen, und auf den Mauern von Persepolis wieder; vgl. Herder l. c. p. 57., Munter l. c. p. 89. 98. ff. 112. \*) 139. Dass Abuliches auch noch in der Apocalypse vorkomme (vgl. Bertholdt I, p. 19.), darf man gegen die Triftigkeit dieses Grundes nicht einwenden; die Symbolik der Apocalypse ist aus Ezechiel und Daniel entlehnt. Unser Buch dagegen erscheint als gänzlich selbstständig und unabhängig. Seine Quelle kann daher nur die Anschauung gewesen seyn. Denn - wie Herder bemerkt - "wenn Daniel ein Gesicht sieht, dessen Thierfiguren Reiche bedeuten, so müssen dem Wachenden symbolische Bilder der Art nicht fremd gewesen seyn; denn wir träumen nur Bilder, die wir wachend sehen und im Traume neu und vielfach eomponiren." Merkwürdig ist es noch, dass mit der Chaldäischen Herrschaft auch die Thiersymbole in unserem Buche aufhören. In den Weissagungen aus der Medo-Persischen Herrschaft, Cap. 9-12., kommt nichts dergleichen vor. Auch das Gigantische und Groteske der Babylonier finden wir in unserem Buche durchgängig wieder. Groß, hoch, schrecklich anzusehen ist das Bild, welches sich dem Nebucadnezar darbietet, gerade so ungeheuer, wie die Bildsäule, welche

<sup>&</sup>quot;Unter dem Sterne Bels unterbricht die Reihe der Altäre ein mythisches Thier, das an die Geschichte Daniels erinnert. Es hat die Bildung eines Ziegenbockes, ist aber mit Schuppen gepanzert, und hat zwei kleine Flügel. Die Hörner sind groß und gewunden. — Das Thier liegt knieend auf dem rechten Vorderfuß, ist aber im Begriff, mit dem linken aufzustehen. [Aus den letzteren Worten erhalten zugleich die vielfach missverstandenen Worte Cap. 7, 5. TODIT TIT vollkommenes Licht.] — Wir sinden denselben Bock, gleichfalls vor einem Altare, und in derselben Stellung liegend auf dem Bab. Steine, in den Fundgruben des Orients III, 3. Taf. 2. Fig. 3."

#### Proph. Eigenthümkehk. u. Darstellungsw. d. B. 355

er in der Wirklichkelt errichtet; grotesk - Babylonisch die Schilderung der Königsmacht Cap. 2, 38.: "die Menschen allenthalben, das Vieh des Feldes, die Vögel unter dem Himmel hat er dir unterworfen." Ebenso 4, 7.: "siehe es stand ein Baum in der Mitte der Erde; der war sehr hoch, groß und fest; seine Höhe reichte bis an den Himmel und gesehen wurde er auf der ganzen Erde; alles Fleisch nährte sich von ihm." Ganz unter demselben Bilde und ebenso hyperbolisch schildert Excehiel die Assyrische Königsmacht, Cap. 31, 3. ff., als einen hehen Zederbaum, unter dessen Ästen alle Vögel des Himmels misteten, unter dessen Zweigen alle Thiere im Felde Junge hatten, unter dessen Schatten alle großen Völker wohnten. Nebucadnezar besiehlt Cap. 3, 19., den Glühofen siehenmal stärker zu heizen, als sonst. Grotesk ist die Schilderung von Nebucadnezars Wahnsinn; er frist Gras, wie Ochsen; sein Haar ist wie Adlersfedern; seine Nägel wie Vogelkrallen. - Überall tritt uns in dem Buche ein Gegensatz Jehovahs und der weltlichen Macht und der Götzen entgegen, wie er nur aus der :Wirklichkeit entnommen werden kon te. Die Bezeichnungen Jehovahs haben beständig auf diesen Gegensatz Beziehung. Er, nicht, wie die Chaldäischen Könige in ihrem Übermuthe wähnten, die ménschliche Kraft, ist es, der Reiche verleiht. Könige ein und absetzt, die Zeiten ändert; sein Reich ist ewig; seine Herrschaft währet für und für; Er, nichtidie Götzen, ist der lebendige Gott; Er, der den-Weisen ihre Weisheit gibt, und den Verständigen ihren Verstand, ist es allein, der die Zukunft aufschliesst und das Geheime offenbart, während die Götter der Chaldäer bei den Menschen nicht wohnen und die Anmaassungen ihrer Diener zu Schanden werden: Er, nicht Bel, ist der Alte der Tage (vgl. Münter p. 105.: "in Carthago wurde der Sonnengott Baal der Alte genannt und diess hatte ohne Zweisel auf jenen im Daniel allein gebrauchten und sicher aus Chaldaea herstammenden Namen Beziehung). Et, nicht Bel, den die Chaldier fälschlich dafür hielten, ist der Fürst des Himmelsheeres, XIII 72, Cap. 8, 11. (vgl. Eichh. Einl. IV, p. 473.). — Der Prophet hat wie Ezechiel seine Gesichte an großen Flüssen (vgl. Ez. 1, 1. 3. Dan. 8, 2, 10, 4.). Diels führt uns auf das stromreiche Babylonien; wie der angebliche Pseudo-Daniel auf eine solche Einkleidung, verfallen konnte, lässt sich gar nicht denken. Der unbedeutende Jordan konnte ihm keine Veranlassung dazu darbieten. - Der Verf. unseres Buches gibt nicht nur in den historischen Abschuitten und in den Einleitungen zu den Weisesgungen genaue chronologische Bestimmungen, sondern auch in den Weissagungen selbst kommen sie häufiger und bestimmter vor, wie bei den meisten anderen Propheten. Diese besondere Aufmerksamkeit auf Chronologie erklärt sich bei der Annahme, daß der Verf. in Babylon geschrieben, leicht. Der mit der Astronomie eng verslochtenen Chronologie widmeten die Babylopier besondere Aufmerksamkeit. Dieselbe chronologische Genauigkeit finden wir beim Ezechiel und im ersten Theile des Sacharia, wo sie auf dieselbe Weise zu erklären ist. Anch haben die Zeitmaasse im Daniel, z. B. in der Erzählung von dem Wahnsinue Nebucadnezars und in der Weissagung von den siebenzig Wochen, zum Theil etwas so Fremdartiges, dass man; unwillkührlich auf die Annahme eines ausländischen Ursprungs derselben geführt wird.

2. Das Buch enthält Mehreres, was dem Geiste der Makkabäischen Zeit gerädezu entgegen, und daher nur unter Voraussetzung der Ächtheit erklärlich ist. Ein Makkabäischer Jude würde gewiß nicht Cap. 4, 16. dem Daniel eine so nührende Betrübniß über das Schieksal in den Mund gelegt haben, was er dem Nebucadnezar anzukündigen hatte, noch weniger den Wunsch, daß es Gott gefällen möge, dasselbe von ihm abzuwenden. Daniel ist so von Schmerz ergriffen, daß er eine

in 徒 i prioriti si

#### Mehreres dem Geiste der Makk. Zeit entgegen. 357.

lange Zeit sprachles vor dem Könige dasteht. Er erscheint hier ganz so, wie die älteren Propheten, namentlich ein Jesaias, bei dem die Freude über den Sieg des Reiches Gottes das menschliche Mitleid mit dem Unglücke seiner Reinde, der Babylonier, nicht unterdrücken kann, vgl. Cap. 21, 3. 4., und dessen Herz auch über Moab schreit, Cap. 15, 5. — Ein Makkabäischer Jude würde gewiß Daniel und seinen Gefährten nicht Namen gegeben haben, die mit Götzennamen zusammengesetzt sind; er würde wenigstens ihres Schmerzes bierüber ausdrücklich Erwähnung thun. - Ein Makkabäischer Jude wäre gewiss nicht auf den Gedanken gekommen, den Daniel zum Obervorsteher der Babylonischen Weisen zu machen; gab die Tradition ihm ein solches Amt, so würde er auf irgend eine Art gesucht haben, dem factum sein Anstölsiges zu benehmen, oder wenigstens andeutungsweise einen Gesichtspunkt eröffnen, aus dem dasselbe wegfiel. Hier aber findet sich von einem solchen apologetischen Bestreben nicht die geringste Spur. Überhaupt aber ist der ganze selbstständige Charakter des Buches der von der großen Vorzeit ganz abhängigen Makkabäischen Zeit gauz fremd. Man vergleiche nur das noch ältere Buch Jesus Sirach, und das erste Buch der Makkabäer, und man wird fühlen, wie wenig sich ein solches Erzeugniss aus einem solchen Zeitalter erwarten lässt. Nicht eine einzige irgend großartige litterarische Erscheinung hat die ganze Zeit von dem Aufhören des Prophetenthums bis auf Christum in Palästina hervorgebracht. Unser Buch würde also ganz ohne alle Analogie dastehen. Denn dass ihm der Charakter der Selbstständigkeit, Großartigkeit in hohem Grade zukomme, wird wohl Niemand in Abrede stellen. Mit Recht bemerkt Fenelon (angef. von Sack l. c. p. 282.): lisez Daniel dénonçant à Balthasar la vengeance de Dieu, toute prête à fondre sur lui et cherchez dans les plus sublimes originaux de l'antiquité quelque chose, qu'on puisse comparer à ces endroits là.

### 358 Gründe für die Ächtheit des Daniel.

- 3. Die Beschaffenheit der Weissagungen Daniels stimmt so genau mit demjenigen überein, was in dem historischen Theile von seinen Lebensumständen berichtet wird, dass auch der seinste und versehlagenste Betrüger nicht im Stande war, eine solche Übereinstimmung zu erkünsteln. Daniel stand selbst in hohen Staatsämtern; er war Zeuge von großen Umwälzungen, und Wechseln der Regenten und der Reiche. Dies sein Verhältniss prägt sich in seinen Weissagungen sehr deutlich ab. Die Reihenfolge der verschiedenen Weltreiche bildet den Hauptgegenstand derselben; auch in der Darstellung der Messiasidee entlehnt er beständig die Farben aus seinen Verhältnissen. In dem Ganzen zeigt sich, neben der religiösen, zugleich eine politische Gabe, wie wir sie bei keinem andern Propheten vorfinden (vgl. Pareau l. c. p. 513.). Selbst Griesinger (p. 14.) muß eingestehen, der Verf. habe sich in den Charakter Daniels gut eingeübt, und von dessen hohen Amtern u. s. w. die Farben zu seinen Dichtungen treffend zu wählen gewußt. Fände sich aber wohl von solcher die Kräfte des begabtesten Dichters, und wie vielmehr die eines elenden Jüdischen Betrügers in den Zeiten des Verfalls weit übersteigenden Kunst in irgend einem untergeschobenem Buche ein analoges Beispiel?
- 4. Der letzte Abschnitt, Cap. 10 12., soll unmittelbar nach der Nachricht von dem Tode des Ant. Epiph. verfast seyn (vgl. Bleek p. 293.). An diesen schließt sich aber unmittelbar die Errettung des Volkes Gottes und die Auferstehung der Todten. Bei der Annahme Daniels als Verf. erklärt sich diese Erscheinung vollkommen aus der Beschaffenheit der Weissagung, wie sie in der Christologie nachgewiesen worden. Der Eintritt des Mess. Reiches schließt sich hier an den Tod des Antiochus, wie bei den früheren Propheten an den Sturz der Assyrer und der Babylonier. Bei der Annahme der Unächtheit aber verursacht diese Erscheinung unüberwindliche

Ubereinst. der Weissag. mit dem hist. Theile. 359

Schwierigkeit. Das eine der geweissagten Ereignisse ist schon geschehen; der Grund des Aneinanderschließens kann also nicht in der Beschaffenheit der Weissagung, sondern er muß in der Meinung des Verf. gesucht werden, dass das Messianische Reich wirklich sofort eintreten werde. Eine so bestimmte Erwartung ist aber in der ganzen prophetischen Litteratur ohne Analogie. Sobald die Befreiung von den Assyrern und Babyloniern geschehen ist, treten bei den nachfolgenden Propheten diese beiden Ereignisse und die Messianische Zeit aus einander. Wie konnte auch der Verf. eine Erwartung hegen, zu welcher die Umstände seiner Zeit so wenig Veranlassung darboten? Wie konnte er sich der Gefahr aussetzen, in ganz kurzer Zeit als Betrüger erkannt zu werden? Wie konnte er, was freilich erst an einem andern Orte begründet werden kann, auf diese Weise in entschiedenen Widerspruch treten mit seiner früheren Verkündigung in Cap. 9.?

Wie stark der Beweis überhaupt für die Achtheit des Daniel aus inneren Gründen sey, geht hervor aus folgender merkwürdigen Stelle Schlossers (l. c. 1, p. 242.): "gerade in dem nicht Hebräisch, sondern Aramäisch abgefasten Theile finden wir etwas sehr Bedeutendes für die ältere Asiatische Geschichte. Im Daniel nämlich glauben wir die einzigen Reste der Denkart und der Sitten der Babylonischen Zeit zugleich mit dem zusammenhängenden Überbleibsel ihrer alten Sprache erhalten, indem die Griechen nur die Griechische Ansicht, oder doch, wie Berasus, nur Babylonisches zu Griechischem umgesormt, überliesert haben. Die ganze Art und Manier der Zeichen - und Traumdeuterei, die Organisation der Priesterkaste, und die ganze Lebensweise der letzteren Babylonischen Regentén, sowie einige Andeutungen über die Medopersische Zeit findet man in diesen Bruchstücken." Dass der Verf. demohnerachtet einen bedeutenden Theil des Buches für untergescho-

#### 360. Grinde für die Ächtheit des Daniel.

hen erklärt, thut nichts zur Sache. Er geht debei von der Hypethese einer Pturalität der Verst aus, und da diese als unhaltbaz erwiesen und anerkannt ist, so gilt das Zeugnis der höchsten Glaubwürdigkeit und somit der Ächtheit, welches er einem bedeutenden Theile gibt, auch für das Ganze. Welches untergeschobene Buch ersreute sich wohl eines solchen Zeugnisses, von einem, wie jeder augestehen wird, wenn überhaupt, gewiss nach der entgegengesetzten Seite hin partheiischen Geschichtsforschert, was sich deutsich als durch die Gewalt der Wahrheit abgenöthigt kund gibt?

And the Market of the second o

ante di dia como de la La como de la como de

A supplied to the supplied of the sup

and section in the second section of the second section in the second section in the second section in the second section is a second section in the second section in the second section is a second section in the second section in the second section in the second section is a second section in the section in the second section in the secti

no. A constitution of the constitution of the

of the first of the state of the second of t

# Die Integrität des Sacharjah.

Br. Black W. C.

Die ersten, jedoch verhältnismälsig unbedeutenden, Bestreiter der Achtheit des zweiten Theiles waren nach dem Vorgange von Joseph Mede mehrere andere Engländer des 17ten, und 18ten Jahrhunderts, wie Hammond, Kidder, Newcome u. A. (vgl. die Litt. bei Bertholdt, Einl. p. 1707. ff., Köster, moletemata critica et exegetica in Z. prophetae partem post., Gött. 1818. p. 10. sqq.). Diese erhielten den ersten Impuls durch die Thetsache, dass Matt. 27, 8. die Stelle des Sach. 11, 12. unter dem Namen des Jeremias angefährt wird. Eine treffende Widerlegung aller von ihnen vorgebrachten Gründe gab B. Blayney, in seiner beachtungswerthen Bearbeitang des Sacharjah (Zechariah, a new translation with potes. Oxford 1797. 4to. p. 35. sqq.). - Der erste, der in Deutschland die Achtheit bezweiselte, war Flügge, Prediger in Hamburg, in der anonymen Schrift: "Die Weissagungen, welche den Schriften des Propheten Sacharjah beigebogen sind, übersetzt und kritisch erläutert. Hamb, 1784." Mehrere Andere traten ihm bei, ohne zu den von ihm aufgestellten Gründen etwas Wesentliches hinzuzufügen. Es findet sich unter den Bestreitern der Ächtheit die merkwürdige Differenz, dass mehrere ihre Leugaung der Ahfassung durch Sacharjah darauf gründen, dass die angesochtenen Stücke, zuverlässigen Anzeigen zufolge, in eine frühere Zeit gehören müssen, audere dagegen

darauf, dass einige derselben nothwendig auf eine weit spätere Zeit hinführen. Unter den ersteren verdient besondere Aufmerksamkeit Bertholdt (Einl. S. 1701. ff.), welcher behauptet, Cap. 9-11. seyen das Werk des Sacharjah, des Sohnes Jeberechja, welcher unter Ahas lebte, und Jes. 8, 2. erwähnt wird. Hinzugefügt seyen durch Zufall Cap. 12-14., die Weissagungen eines Ungenannten, nach Josias und vor dem Exile abgefasst. In Bertholdts Fusstapfen trat de Wette (Einl. I, §. 250.). Nach ihm besteht der zweite Theil aus Stücken verschiedener Verff., zu verschiedenen Zeiten abgefast, und zwar Cap. 9. 10. in dem Zeitalter des Zephanja unter Josias, Cap. 11. unter Ahas, Cap. 12-14. nach Josias und vor dem Exil. Blos über Cap. 9. erstreckt sich bis jetzt die wenig bedeutende Schrift von Forberg: commentarii in Z. vaticinia, partic. L. Coburg 1824., welcher diels Cap. in das Zeitalter des Usias und Jotham versetzt und den Verf. zum Zeitgenossen des Joel, Amos und Jesaias macht. Dieser Classe von Bestreitern der Achtheit ist auch Rosenmüller in der zweiten Aufl. seines Comm. fiber die kl. Propheten beigetreten, nachdem er in der ersten dieselbe vertheidigt hatte. Er unterscheidet sich jedoch darin von den übrigen, dass er den ganzen zweiten Theil ein und demselben Verf. vindizirt, welcher unter Usias gelebt hahaben soll. - Zu der zweiten Klasse von Bestreitern der Achtheit gehören: Eichhorn (Hebr. Propheten III., p. 415. sqq. und Einl. ins A. T.), welcher die Abfassung von Cap. 9. zu den Zeiten Alexanders behauptet, jedoch einige Stücke auch in die Zeiten vor dem Exile versetzt, Corrodi (Beleuchtung des Bibelcanons I, p. 107.), welcher Cap. 14. den Zeiten des Antiochus Epiphanes zuweist, Paulus (Comment. z. N. T. III, p. 130. ff.), nach welchem Cap. 9. nach Hyrcans I. Eroberungen von Jdumän und Samaria im Ansange seiner Regierung verfast seyn soll. - Unter den Vertheidigern der Achtheit sind zu nennen: Beckhaus (Integrität der proph. Schriften, p. 337, sqq.), Jahn, in der größeren und kleineren Einl. ins

A. T., und Köster, in der angeführten Schrift, in der mancher Einwurf recht treffend widerlegt worden, andere jedoch wegen Mangels an tieferer Einsicht in die Prophetie und an gründlicher Auslegung unbeantwortet geblieben sind, und die Kraft der Beweise durch die Einmischung vieles Unbrauchbaren sehr gelitten hat.

Wie wenig die Hypothese der Gegner auf festen Gründen beruhe, geht schon aus der großen Uneinigkeit ihrer Vertheidiger hervor. Unter denen, welche selbstständig untersucht haben, stimmen nicht zwei hinsiehtlich der Abfassungszeit der einzelnen Stücke überein. Auch tritt bei Mehreren das dogmatische die Untersuchung leitende Interesse nur zu deutlich hervor. So gründet s. B. Eichhorn seine ganze Beweisführung auf ein blosses dogmatisches Vorurtheil, vgl. Einl. IV. p. 445.r "wenn es wahr ist, dass alle Weissagungen vom Gegenwärtigen ausgehen und die Propheten mit keinem Volke drohen und von keinem etwas verheißen, als bis das Volk stabet auf den Schauplatz und mit ihrer Nation in Verbindung getreten ist, so kann der Dichter nicht wehl früher von Alexanders Verhältniss zu den Juden gesprochen haben, als nach der Schlacht von Issus." Er selbst gibt zu, daß, außer diesem dogmatischen, alle anderen Gründe ungenügend sind, l. c. p. 450. "Diese Beweise müssen es darthun, dass die zweite Hälfte des Sacharjah nicht einerlei Verf. mit der ersten haben könne: denn die übrigen, die man sonst noch führen könnte, sind nicht durchgreifend" \*). Ebenso führt auch Paulus l. c. den Beweis blos aus dogmatischen Gründen, von der Voranssetzung ausgehend, dass die Propheten nur von demjenigen weissagen konnten, was in ihrer Zeit lag und ihrer sich selbst überlassenen Vernunft erkennbar war. Forberg (l. c. p. 8.) seizt der

<sup>\*)</sup> Dagegen erklärt Bertholdt, l. c. p. 1703,, alle anderen Gründe für unzureichend, außer den auf den angeblichen Merkmalen einer früheren Zeit beruhenden.

Besiehung von Cap. 9. auf die Zeiten Alexanders, bei welcher alle Schwierigkeit wegfällt, die Bemerkung entgegen, eine solche Behauptung verdiene keine Widerlegung, weil sie mehr den Zeiten angehöre, "quibus orshodoxi grassabantur," als den unsrigen. Wir stellen hier zuvörderst die positiven Gründe für die Ächtheit des zweiten Theiles auf:

1. Von besonderer Bedeutung ist hier der äußere Be-Die Sammler des Canon legen den zweiten Theil dem Sacharjah bei. Nun fehlt es aber schon in der älteren prophetischen Litteratur an einem irgend sieheren Beispiele, dass man Stücke verschiedener Verst in Eine Sammlung vereinigt und ein und demeelben Verf: beigelegt habe. Bei dem Sacharjah sber konnte diels noch weit weniger statt finden. Bei den älteren Propheten könnts man noch annehmen, dass die Sammler unäthte Stücke unter ihre Weissagungen aufnahmen, weil sie durch eine falsche Tradition getäuscht wurden. Sacharjah aber lebte mit den Sammlern des Canon in demselben Zeitalter. Sie konnten wissen, was ihm angehörte und ihm wasentlich den zweiten Theil unterzuschieben, dazu hatten sie gar keine Veranlassung, da der Inhalt des zweiten Theiles von dem des ersten so sehr verschieden ist, und die Berührungspunkte zwischen beiden durchaus nicht auf der Oberfläche liegen, und ebenso wenig irgend einen denkbaren Zweck. - Das Gewicht dieses Grundes wohl fühlend, haben die Gegner denselben auf verschiedene Weise zu beseitigen gesucht. Flügge (l. c. p. 72.) meint, man habe diese Stücke entweder deshalb dem Buche des Sacharjah beigefügt, weil er sie vom Untergange errettet halte, oder man habe sie nicht sowohl seinem Buche, als der ganzen Sammlung der prophetischen Schriften beigebogen, von der sein Buch das letzte Stück ausmachte, indem Maleachi noch nicht hinzugekommen war. Nach ihm sollen die Sammler gar nicht die Absicht gehabt haben den zweiten Theil dem Sacharlah durch die Zusammenstellung mit seinen Weissagungen beizulegen. Allein das Ungenügende der ersten Aushülfe liegt eo am Tage, dass es nicht weiter bemerklich gemacht zu werden braucht. Die zweite legt die unerwiesene Annahme zu Grunde, daß die Sammlung der kleinen Propheten sich früher mit dem Sacharjah schlos und Maleachi erst später hinzukam. Sie würde aber selbst dann unhaltbar sayn, wenn Sacharjah die letzte Stelle einnähme. Denn, wenn auch, wie Flügge annimmt, der Name des Verf. unbekannt war, konnte man seinen Weissagungen deshalb nicht ebenso wie den übrigen einen abgesonderten Platz gewähren? legte man sie nicht offenbar dem Sacharjah bei, indem man sie mit seinen Weissagungen zusammenschrieb, und veranlasste also einen so leicht zu vermeidenden Irrthum? -Bertholdt (l. c. p. 1721. ff.), erkennt das Ungenügende dieser Annahmen an und stellt folgende Hypothese auf. Cap. 9 - 11: sind von dem Jes. 8, 2. erwähnten Sacharjah. Man hatte sie auf eine kleine Rolle geschrieben, und in der Folge verband man mit; ihnen auf einem größeren Raume, noch die zwei, audern aus beträchtlich apäterer Zeit berrührenden Orakel Cap. 12, 1. — 13, 6. and 13, 7. — 14, 21., aber auch mit diesem neuen Zusatze wurde dieses DD als Sacharjas Weissagungen gelesen. Die Semmler nun verwechselten diesen Sacharjah aus Mangel an Critik mit dem späteren; sie warfen den Inhalt beider Rollen in dem Volumen der 12 kleinen Propheten unter Sacharjahs, Berechias Sohn, Namen zugammen, Gesenius (Com. z. Jes. I, p. 327.) tritt dieser "scharfsinnigen" Hypothese bei. Sie beruht indessen auf schr gewaltsamen Voraussetzungen; Sie nimmt a) an, desa der bei Jesaisa erwähnte Sacherjah ein Prophet gewesen, werauf sich bei Jesaias nicht die geringste Hindentung findet, \*) und was sehr unwahrscheinlich ist, da es dem Jesaias darauf ankommen musste, Zeugen zu wählen, die bei. Volk und König in Ansehen standen und deren Glaubwürdigkeit bei den Ungläubigen, denen Prophet und Schwärmer

<sup>\*)</sup> Gesenius findet eine solche in Cap. 8, 16., jedoch nur nach unrichtiger Deutung, vgl. Christol, II, 1. p. 101.

identische Begriffe waren (vgl. Christol. I, 1 p. 296.) nicht ebenso verdächtig war, wie die seinige. b) Sie giebt sich gar nicht die Mühe nachsuweisen, wie man derauf kam, die einem andern Verf. angehörenden drei letzten Capitel gerade den Weissagungen dieses alteren Sacharjah anzufügen. c) Sie legt auf die Namensgleichheit ein viel zu großes Gewicht, zumal bei dem häufigen Vorkommen dieses Namens, wenn sie annimmt, dass die Sammler dadusch veranlasst worden seyen, alle andern ihnen so leicht zu Gebote stehenden Hülfsmittel zur Ausmittelung der wirklich dem jüngeren Sacharjah angehörenden Stäcke unbenutzt, zu lassen. Es gehört eben kein Übermaals der Critik dazu, eine vor einigen Jahrhunderten, und eine in der nächsten Vergangenheit verfastte Schrift von einander zu unterscheiden, samal wenn Inhalt und Charakter auf den ersten Anblick so sehr differiren. - Das Unstatthafte aller dieser Versuche erkennt Rosenmüller un, wenn er (l. c. p. 259.) gesteht, daß sich gar kein Grund mit Wahrscheinlichkeit angeben lasse, weshalb die Sammler die Weissagungen eines alten Propheten denen des Sacharjah beigefügt haben. Durch diess Zugeständnis wird aber das ganze Gewicht des äußeren Beweises für die Achthoit auerkannt, und zugegeben, dass die inneren Gründe, velche dasselbe aufheben sollen, um so kräftiger sevn müssen.

2. Es findet sich swischen beiden Theilen, ungeachtet der anscheinenden großen Differenz, doch bei tießerem Eingehen in vielen charakterstischen Eigenthümlichkeiten so große Übereinstimmung, dass mun nicht anders kann, als sie Einem Verfinser beilegen. Wir machen hier zuerst auf eine Thatsache aufmerksam, welche von den früheren Vertheidigern der Ächtheit fast übersehen worden. Es finden sich durch das ganze Buch die zahlreichsten Spuren der vertrautesten Bekanntschaft mit den früheren Propheten; namentlich lassen sich bei den Schilderungen der Messianischen Zeit fast durchgängig Parallelstellen beibringen, die nicht etwa blos im Inhalte, was nichts beweisen würde, sondern auch im Ausdruck die entschiedenste

Verwandschaft haben, und welche bei genauerer Vergleichung sich deutlich als die ursprünglichen kund geben (vgl. Christol. L 2, p. 20.). Wir führen hier zuerst aus dem ersten Theile Einiges dahin gehörige an. Eine ausdrückliche Berufung auf die Schriften der früheren Propheten findet sieh Cap. 1, 4 - 6., 7, 7 ff., Benutzung derselben außer den dem Sacharjah eigenthumlichen Visionen fast durchgängig. Cap. 2, 8. ist eine Nachbildung von Jes. 49, 19. 20., Oap. 3, 10. von Micha 4, 4., Cap. 3, 8. u. 6, 12. ist die Benennung des Messias MOY dus Jes. 4, 2. Jerem. 23, 5. 33, 15. entnommen, wie diess schon daraus hervorgeht, dess sie an diesen Stellen appellativisch und mit dem Beisatze Sprössling Jehovahs oder Davids, hier dage gen mehr als nomen proprium und ohne Beisatz verkemmt (vgl. Gesen., Comm. z. Jes. 1, p. 224.). Der Grundgedanke zu dem Gesichte Cap. 5. von der Rolle, auf der die Sündenstrafen der Israeliten verzeichnet sind, findet sich Ez. 2, 9. 10. Beide Stellen haben den speciellen Zug gemeinsam dass die Rolle auf beiden Seiten beschrieben ist, (Ez. 2, 10. המנים ואולון בי השווים אולים ואולים אולים ואולים ואולי hier v. 3. 1127 112). Cap. 6, 13., we verkundet wird, defis der Messias die königliche und hohenpriesterliche Wärde in seiner Person vereinigen werde, steht in deutlicher Beziehung auf Ps. 110: Cap. 8, 4. kommt mit Jes. 65, 20. überein, v. 10: ff. mit Jes. 65, 22. ff. Besonders aber geben sieh v. 20 - 23. als erweiternde und veranschadlichende Nachbildung von Mich. 4, 2. Jes. 4, 3. und vielleicht auch von Jerem. 31, 6. zu ero dalline o Maria and philiters kennen.

In dem zweiten Theile begegnen wir dertelben Eigenthümlichkeit ebenso häufig. Cap. 9, v. 2. 3. sieht zwrück auf Ez. Cap. 28. Cap. 9, 5.: "Aschkalon siehts und fürchtet sich, Gaza, aud erschriekt sehr und Ekron, weil ihr Vertrauen zu Grunde gegangen; es kommt um der König aus Gaza, Aschkalon wird nicht bewohnt werden: Fremde wohnen zu Aschdod" ist eine Erneuerung von Zeph. 2, 4.: "Gaza wird verlassen werden und Aschkalon zur Zerstörung, Aschdod wird man

am Mittag austreiben und Ekron wird ausgerotiet werden." Cap. 9, 10. sind die Worte: and seine Herrschaft reicht von Meer zu Meer, vom Euphrat bis zu den Euden der Erde" entnommen aus Ps. 72, 8. Dom ersten Theile des Verses: "ausgerottet werden die Wagen aus Ephraim, die Rosse aus Jerusalem, ausgerottet wird der Kriegesbogen" liegt zu Grunde die Stelle Micha 5, 9.: ,dann werde ich ansrotten, spricht Jehovah, deine Rosse aus deiner Mitte und vernichten deine Wagen." Cap. 10, 11. sind die Worte: "es gehet dann durch das Meer die Noth; denn Jehovah wird schlagen in dem Meere die Wellen; es werden beschämt werden alle Tiefen des Nil" Nachbildang von Jes. 11, 15., wie sich diess schon dadurch kund giebt, dass der bildliche Ausdruck durch die Epexegese "die Noth" erklärt wird. Cap. 11, 3; ist der dichterische Ausdruck נאון הורדן, der Schmuck des Jordan, yon seinem mit Gebüsch bekleideten Ufer, wahrscheinlich vom Jeremias entnommen, dem er allein eigenthümlich ist, vgl. 12, 5. 49, 19. 50, 44.; Geson a thesaur, s. v. - Die symbolische Handlung Cap. 11. enthält nicht wenige Anklänge aus Jerem. 23. und Ezechiel 34., vgl. z. B., dort v. 4.: "ihr fresset das Kett und kleidet ench mit der Wolle und schlachtet das Gemästete - das Schwache stärkt ihr nicht, das Kranke heilt ihr nicht, das Zerbrochene verbindet ihr nicht, das Verirrte holet ihr nicht, das Umkommende suchet ihr nicht" mit v. 16.: "das; Umkommende besucht er nicht, das Verirrte holt er nicht, das Zerbrochene heilt er nicht, das Kräftige nährt er nicht, das Fleisch des Fetten isst er und spaltet ihre Klauen." Ebenso auffallend ist die Ähnlichkeit von Jerem 50, 6, 7.: "eine umkommende Schaafheerde ist mein Volk - alle, die sie finden, fressen sie u. ihre Feinde sprechen: wir verschulden uns nicht" (DUNC) \*\(\frac{1}{2}\) mit v. 4, 5.: "die umkommende Schaafheerde, deren Besitzer sie tödten und sich nicht verschulden (귀약한 왕기) und deren Verkäufer sprechen, gepriesen sey Gott, ich bereichere mich." Cap. 12, 1. werden dem Namen Jehovahs mehrere Prädikate angehängt, welche

welche den Glauben an die Erfüllung der folgenden Verheifsung erwecken sollen; der Prophet scheint dabei mehrere Stellen des Jesaias, wie 44, 24. 45, 12. 51, 13., vor Augen zu haben. Cap. 12, 6.: ,ich will machen die Anführer Judas wie ein Feuerbecken unter Holz, wie eine Feuerfackel unter einer Garbe, und sie sollen verzehren zur Rechten und zur Linken alle Völker rings umher" stimmt auffallend überein mit Obad. v. 18.: und das Haus Jakobs soll werden zum Feuer und das Haus Josephs zur Flamme, und das Haus Esaus zu Stoppeln, und sie sollen unter ihnen brennen und sie verzehren." Cap. 13, 2.: "an diesem Tage werde ich ausrotten die Namen der Götzen aus dem Lande und sie sollen nicht ferner erwähnt werden" ist fast wörtliche Wiederholung von Hos. 2, 19 .: "ich nehme weg die Namen der Götzen aus ihrem Munde und sie sollen nicht ferner erwähnt werden," blos mit Abanderung dessen, was bei Hoseas sich auf die symbolische Darstellung des Volkes Israel als eines ehebrecherischen Weibes bezieht statt בעלים hier עצבים, statt מפוף hier כעלים. Cap. 13, 8. 9. "in dem ganzen Lande sollen zwei Drittheile ausgerottet werden, sterben, und das übrige Drittheil bringe ich in das Feuer und läutere es, wie man Silber läutert und prüfe es, wie man Gold prüft" geben sich deutlich als Abkürzungen aus Ez. 5, 12.: "es soll das Drittheil von dit an der Pestilenz sterben und durch Hunger alle werden in deiner Mitte, und das andere Drittheil durch das Schwert fallen rings um dich her, und das letzte Drittheil will ich in alle Winde zerstreuen und das Schwert hinter ihnen her ausziehen" zu erkennen. Das יפרתן יגוען wird erst durch die Vergleichung des Ez. deutlich. Cap. 13, 9.: "ich sage: mein Volk ist es, und es wird sagen: 'Jehovah mein Gott' ist beinahe wörtlich entlehnt aus Hos. 2, 25.: "ich sage zu dem Nichtvolk: mein Volk bist du, und es wird sagen: mein Gott", blos mit Weglassung der Anspielung auf den bedeutsamen Namen des Sohnes des Propheten. - Besonders merkwürdig aber sind die Parallelstel-

len zu Cap. 14. V. 8. ist Ahkürsung von Ez. 47, 1 - 12., vgl. Joel 4, 18. Der erste Theil von v. 10.: "verwandelt wird werden das ganze Land in eine Ebene von Geba bis Rimmon, - und Jerusalem wird erhaben seyn" sieht zurück auf Jes. 2, 2. und Ez. 40, 2.; der zweite, so wie v. 11. auf Jerem. 31, 38 - 40. V. 16.: ,,und alle, die übrig geblieben sind von allen Völkern, kommen von Jahr zu Jahr, um anzubeten den König Jehovah Zebaoth und zu feiern das Laubhüttensest" erinnert an Jes. 66, 23.: "von Neumond zu Neumond und von Sabbat zu Sabbat wird alles Fleisch kommen, um anzubeten ver mir, spricht Jehovah." V. 17 — 19. ist weitere Ausführung von Jes. 60, 12., vgl. Jerem. 12, 16,, v. 20. drückt den Gedanken von Ez. 43, 12. aus. v. 21. weißt die Verkündigung, daß kein Cananiter mehr im Hause Jehovahs seyn werde zurück auf Ez. 44, 9. - Natürlich dürfen diese Stellen nicht vereinzelt werden, sondern ihre Beweiskraft liegt in ihrer Totalität. - In beiden Theilen ferner kommen gewisse sonst seltene Wörter, charakteristische Redensarten, Bilder und Wendungen vor. Die Redensart בעבר וְמשׁב, welche sonst im ganzen. A. T. nur zweimal vorkommt, Ez. 35, 7. und Exod. 32, 27., findet sich hier sowohl im ersten, wie im zweiten Theile 7, 14. 9, 8. In beiden Theilen wird die göttliche Vorsehung bildlich durch das Auge Gottes bezeichnet, 3, 9. 4, 10. 9, 1. 9, 8. In beiden 'Theilen findet sich die Eigenthümlichkeit, dass das Ganze häusig durch seine Theile umschrieben wird; vgl. z. B. Cap. 5, 4., wo der Prophet zuerst sagt, der Fluch werde zerstüren das Haus des Gottlosen, und dann hinznfägt: und sein Holz und seine Steine; 13, 3,: "sein Vater, seine Mutter, seine Eltern." Dahin gehört die durchgängige Rezeichnung des ganzen Jüdischen Volkes durch das Haus Israel und das Haus Jehudah, oder Juda, Israel und Jerusalem, oder Jerusalem und die Städte Judas, oder Jerusalem, Juda und Ephraim, endlich Juda und Joseph. Diese Bezeichnungsweise ist durch den ganzen ersten und zweiten Thoil herrschend, vgl. z B. 1, 12 2, 2. 16. 8, 15. 10, 14. u.

a. St. Die einzige, aber nicht bedeutende Verschiedenheit ist, dass im zweiten Theile zuweilen für Israel, Ephraim und Joseph gesetzt wird. Cap. 18, 1. werden die sämmtlichen Bewohner Jerusalems durch: das Haus Davids und die übrigen Einwehmer, umschrieben. Diese Eigenthümlichkeit ist ein Ausflus einer gewissen Breite, welche, ein Merkmal der späteren Zeit, sich im sweiten Theile nicht weniger kund gibt, als im ersten. Man vgl. z. B. die Schilderung Cap. 8, v. 20 - 23. mit den Schilderungen Cap. 12, 11 - 14. 13, 3 - 6. 14, -16 - 19. - Es finden sich einige ganz übereinstimmende Stellen, wie Cap. 2, 14.1 "frohlocke und freue dich, du Tochter Zion, denn siehe ich wahne in deiner Mitte" und Cap. 9, 9: "frohlecke sehr, du Tochter Zion, und jauchze, du Tochter Jerusalem; denn siehe, dein König kommt dir." Flügge l. c. p. 75. und Bertholdt l. c. p. 1706. suchen diese Thatsachen daraus zu erklären, daß Sacharjah einige von den älteren Orakeln ge-Icien habe, die seinen Weissagungen jetzt angeschlossen sind; allein diese Erklärung ist auf jeden Fall die ferner liegende, zu deren Annahme uns nur das Gewicht überwiegender Gründe für die Unächtheit bewegen könnte.

In beiden Theilen gibt sieh eine gleich starke Phantasie kund. Bei einem Propheten, bei welchem im ersten Theile das Bild so vorherfscht, dass er ohne die nachsolgende Erklärung die bezeichnete Sache gar nicht erfast, dürsen im zweiten Theile die allerkühnsten Bilder nicht bestemden. So wenn er Cap. 9, 13. Gott mit einem Bogenschützen, Juda mit einem Bogen, und Ephraim mit dem darauf gelegten Pseile vergleicht, eder wenn er v. 15. die Israeliten von dem Blute der Feinde voll werden läst, wie die Ecken des Altars von dem Blute der Opserthiere, und die Feinde Schleudersteine nennt, welche die Israeliten mit Füsen treten. — So wie im ersten Theile die Gesichte selten so vollständig beschrieben sind, dass man eine vallkommen anschauliche Vorstellung davon erhielte (vgl. z. B. 4, 12., wo die Erklärung einen Zug nachholt, der in der Schil-

derung ausgelassen), so sind im zweiten Theile die Bilder häufig nicht durchgeführt und gehalten.

Beide Theile sind gleich rein von Chaldaismen, was sich aus der vertrauten Bekanntschaft des Verf. mit den Schriften der älteren Propheten erklärt. In dem ersten Theile findet sich nichts, was mit einiger Sicherheit dahin gezegen werden könnte, als etwa die Form DADA Cap. 7, 14., in dem zweiten Theile gehört wenigstens eine Form entschieden dahin, Till. Die scriptio defectiva findet sich in allen Schriften vor dem Exil, die scriptio plena nur in der Chronik (vgl. Gesen. Lehrg. p. 51. Gesch. der hebr. Sp. p. 30., Elias Levita, Massoreth Hammassoreth, v. Semler p. 119.). An einem Fehler der Abschreiber darf man wegen der mehrfachen Wiederholung (12, 7, 8, 10, 12, 13, 1.) nicht denken.

Die Lehre betreffend, machen wir nur auf das Theologumenon von dem Maleach Jehovah aufmerksam. Dieser kommt im ersten Theile besonders häufig vor, auf der einen Seite wird er von Jehovah unterschieden, auf der anderen mit ihm identificirt (vgl. Christol. I, 1. p. 226.). In dem zweiten Theile wird er Cap. 12, 9. mit DYTAN als ihm gleich an Würde und Herrlichkeit zusammengestellt; Cap. 11. wird der in dem Messias erschienene Maleach Jehovah zwar von Jehovah unterschieden, wie der Gesandte von dem Sendenden, sugleich aber als mit ihm durch eine höhere Einheit verbunden hetrachtet, vgl. z. B. v. 13. Cap. 12, 10. nennt Jehovah wegen seiner Durchbohrung sich selbst durchbohrt, und Cap. 13, 7. bezeichnet er ihm als den Mann seinen Nächsten. In keinem größeren oder kleineren prophetischen Buche kommt die Lehre von dem Maleach Jehovah so häufig und so durchgängig vor.

3. Die Bestreiter der Achtheit nehmen meist an, dass der zweite Theil aus verschiedenen, zu verschiedenen Zeiten verfasten Stücken bestehe. Diese Annahme ist aber unstatthaft; schon andere, zuletzt Rosenmüller (l. c. p. 257.), ha-

ben dagegen bemerkt, dass die durchgehende bildliche Bezeichnung des Volkes als einer Heerde, der Leiter desselben als ihrer Hirten, Jehovahs als des Oberhirten zur Annahme ein und desselben Verfassers nöthige, vgl. z. B. 9, 16, 10, 2, 3, das ganze Cap. 11., 13, 7. 8., wozu wir noch bemerken, dass der häufige und durchgängige Gebrauch dieser Bezeichnung Merkmal des späteren Zeitalters ist und sich bei den älteren Propheten nicht findet. Dazu kommt die durchgängige Beziehung der einzelnen Stücke auf einander, welche erst bei der Erklärung, wie sie im zweiten Bande der Christologie gegeben werden wird, recht anschaulich gemacht werden kann. So erscheint z. B. Cap., 13, 7. und 12, 10. ganz wie Cap. 11. der Messias als Hirte Jehovahs, der, mit ihm auf unbegreifliche Weise verbunden und zur Errettung des Volkes abgesandt, von demselben verworfen wird. Die letztere Stelle, wonach die Juden den durchstochenen Messias beweinen, ist ohne die vorbereitende Stelle Cap. 11., wo ihre Widerspenstigkeit geschildert wird, ganz unverständlich. Cap. 13, 7. bezieht sich speciell auf Cap. 11, 11. Die "Kleinen" sind dieselben, wie "die elenden Schaafe, welche auf mich hielten" an der letzteren Stelle. Überhaupt kann der Abschnitt Cap. 13, 7-9. als ein compendium von Cap. 11. betrachtet werden. V. 8. 9. sind eine Widerholung desjenigen, was Cap. 11, 9. 14. u. v. 15-17. über das Schicksal des widerspenstigen und ungläubigen Theiles des Volkes geweissagt worden. Dazu kommen noch einige durchgehende Eigenthümlichkeiten, wie die Umschreibung des Jüdischen Volkes durch seine Theile, die häufige Benutzung der früheren Propheten. Ist nun aber der ganze zweite Theil das Werk Eines Verf., so kann derselbe unmöglich früher verfasat seyn, als in der Zeit kurz vor dem Exil. Denn Cap. 12, 11. wird die Klage um den Tod des Messias verglichen mit der Klage um den König Josias, welcher in der Ebene Megiddo mit vielen der Scinigen von dem Könige Pharao Necho getödtet

wurde \*). Steht diess fest, so ist von vorn herein ausgemacht, dass ein bedeutender Theil der Gründe gegen die Ächtbeit, gerade diejenigen, auf die sich die Gegner besonders stützen, auf falscher Erklärung beruhen muss. Denn damals war das Reich Israel, was hier noch als bestehend erscheinen soll, schon längst vernichtet, und ebenso das Reich von Damascus und Assyrien.

42 Bei den vorexilischen Propheten schliesst sich die Verheißung des Messias immer an die Drohung der Invasion der Assyrer und der Babylonier und die böheren Segnungen der Messianischen Zeit fließen gewöhnlich mit den niederen, nach diesen Begebenheiten zu erwartenden zusammen. Im zweiten Theile des Sacharjah dagegen findet sich ebenso wie im ersten nichts dergleichen. Die Verkündigung der Messianischen Segnungen schließet sieh theils an die Verkundigung der göttlichen Bewahrung des Bundesvolkes bei den Siegen Alexanders, welche den Nachbarvölkern verderblich wurden, theils an die Schilderung der Maccabäischen Zeiten und ihrer frohen Ereignisse. Die gedrohten Strafgerichte sollen erst nach Verwerfung des Messias eintreten, und so wie durch dieselbe herbeigeführt, so durch das gläubige Anschließen an ihn entfernt werden. Wir stehen hier also ganz auf nachexilischem Boden; der frühere Vordergrund ist geschwunden, ganz wie bei Haggai und Maleachi, welcher letztere ebenfalls das göttliche Strafgericht über die Juden durch den Messias herbeigeführt werden läst.

5. Wäre der zweite Theil aus der Zeit vor dem Exil, so sollte man doch erwarten, dass eines Königes Erwähnung gethan würde. Diess geschieht aber nie. Es ist immer im Allgemeinen von Volksobern die Rede. Zwar wird die Davidische Familie erwähnt 12, 7. 8, 12, 13, 1., aber nicht als eine

<sup>\*)</sup> Die Nothwendigkeit der Beziehung der Stelle auf diese Begebenheit erkennen selbst die Gegner an; vgl z. B. Bertholdt I. c. p. 1717.

regierende, sondern als eine in Zukunft wieder zur Herrlichkeit emporzuhebende. Wäre der zweite Theil vor dem Untergange des Reiches Israel verfafst, so sollte man doch eine Andeutung über das Bestehen desselben erwarten, zumal da das Auge des Verf. gewöhnlich zugleich auf die 10 Stämme gerichtet ist. Allein es findet sich keine Stelle, wo das braelitische Reich, oder sein König, oder seine Hauptstadt erwähnt würden.

Dazu kommen denn endlich 6. die Stellen aus späteren Propheten, deren Benutzung durch Sacharjah nicht geleugnet werden kann, und die schon früher in anderer Beziehung angeführt worden.

Wir gehen jetzt über zur Widerlegung der Gründe derjenigen Bestreiter der Ächtheit des zweiten Theiles, welche die Abfassung desselben lange vor Sacharjah behaupten.

1. Die äußeren Gründe, welché von den älteren Gegnern der Ächtheit, zuletzt von Flügge, vorgebracht worden, sind so unbedeutend, dass die neueren sie gänzlich aufgegeben haben. Man beruft sich darauf, dass in dem N. T. nirgends unsere Weissagungen unter dem Namen des Sacharjah angeführt werden, im Gegentheil die Stelle Cap. 11, 12. 13. bei Mat. 27, 9. ausdrücklich dem Jeremias beigelegt wird. Allein aus beidem darf schon deshalb nichts geschlossen werden, weil' der Canon zu den Zeiten Christi und der Apostel erwiesen und zugestanden schon durchaus die gegenwärtige Beschaffenheit hatte. Zudem ist die namentliche Nennung bei den 12 kleinen Propheten überhaupt weit seltener, als bei den übrigen, weil man ihre in eine Sammlung vereinigte Schriften schon frühe als ein Ganzes zu betrachten gewohnt war. Unter den verschiedenen Meinungen über das Citat des Matthäus ist die wahrscheinlichste vielleicht die, dass Matthäus, nicht etwa durch einen Gedächtnissfehler, der bei einer so berühmten und so speciellen und daher nicht leicht zu verwechselnden Weissagung nicht denkbar ist, sondern durch einen blossen error valami dem Namen Sacharjah den Namen Jeremias substituirt habe. — Die Behauptung von Flügge (l. c. p. 70.), dass mehrere Kirchenväter der ersten Jahrhunderte dem Sacharjah diese Stücke absprechen, ist obenso ungegründet, als nichts beweisend; und die Thatsache, dass in einer einzigen Handschrift bei Kennicot beide Abtheilungen durch einen kleinen Zwischenraum von einander getrennt sind (Flügge l. c. p. 72.), erklärt sich hinreichend aus der Verschiedenheit ihres Inhaltes und Gegenstandes.

2. Unter den inneren Gründen legen die Gegner die größte Beweiskrast demjenigen bei, welcher aus der angeblichen Erwähnung vieler Umstände entnommen ist, die in der Zeit nach dem Exil nicht erwähnt werden konnten. Ist dieser Grund genügend widerlegt, so dürsen nach ihrem eigenen Geständnis die übrigen keinen Anspruch mehr auf ein entscheidendes Gewicht machen. Es lässt sich aber genügend darthun, das alles, was man hier beigebracht hat, fälschlich dahin gezogen ist. - Man behauptet, die Familie Davids erscheine als noch im Besitze der Regierung. Allein wir haben schon gesehen, dass die Familie Davids allerdings als noch bestehend, wie ja auch im ersten Theile des Serubabel auf die ehrenvollste Weise gedacht wird, keinesweges aber als noch regierend erscheint. Wie dürste es aber besremden, dass der Prophet auch in den die Mess. Zeit betreffenden Weissagungen die Familie Davids als noch bestehend darstellt, da alle Propheten die Abstammung des Messias von David verkündigen? Zwar wird Cap. 11, 6. ein König erwähnt, aber es ist wohl zu bemerken, dass diess in einer die serne Zukunst betreffenden Weissagung geschieht, und dass kein Grund vorhanden ist, an einen einheimischen König aus der Davidischen Familie, und nicht vielmehr an einen auswärtigen Herrscher zu denken, welchem das Volk zur Zeit der Erfüllung der Weissagung unterworfen seyn sollte. Mit ebenso wenigem Rechte beruft sich Bertholdt (l. c. p. 1718.) darauf, dass Cap. 14, 10. die Kö-

nigliehen Keltern in Jerusalem genannt werden. Denn was hindert anzunehmen, dass der Ort seinen früheren Namen beibehielt, auch nachdem die Kelter längst zerstört und das Königthum längst erloschen war? Die Behauptung Bertholdts, dals Cap. 13, 7. ein theokratischer König workomme, beruht auf falscher Erklärung. Der dort genannte große Hirte Jehovalis ist der Messias. - Man behauptet, das Reich Israel erscheine als noch bestehend, weil Juda und Israel oder Ephraim sich einander entgegengesetzt werden. Allein wäre dieser Grund beweisend, so müste auch die Absassung des ersten Theiles vor dem Exil behauptet werden. Denn auch dort wird Cap. 8, 13. das Haus Israel und das Haus Juda, Cap. 2, 2. Jude, Israel und Jerusalem erwährt. So dürfte auch Jeremias, der lange nach Zerstörung des Reiches Israel weissagte, nicht von Juda und Israel reden, vgl. 23, 6. 50, 20. So dürfte auch Maleachi die Totalität des Volkes nicht, wie Cap. 2, 11., durch Juda, Israel und Jerusalem bezeichnen. Die Vergleichung dieser Stellen zeigt, dass auch nach der Zerstörung des Zehnstämmereiches und nach dem Exil den Übriggebliebenen aus beiden Reichen die Benennung Juda und Israel blieb. Auch die Bürger der Zehnstämme sollten nach den Weissagungen der Propheten (vgl. z. B. Ez. Cap. 37, 15. ff.) dereinst aus dem Exil znrückkehren, und an den nachfolgenden glücklichen Ereignissen, zuletzt an den Segnungen des Mess. Reiches, Antheil nehmen; vgl. über die Erfüllung Jahn, Archäologie II, 1. p. 236. ff. Le darf daher nicht befremden, wenn nach Cap. 9, 12. 10, 6. ff. Ephraim in Zukunft an den Siegen Judas über seine Feinde Theil nehmen, oder nach Cap. 11, 14. die erneuerte Brüderderschaft Judas und Israels dereinst wieder aufgelöst werden soll. Nirgenda erscheint bei Sacharjah das Reich Israel als bestehend; vielmehr befinden sich nach Cap. 10, 7. ff. seine Glieder im Exil und sollen aus demselben erst in Zukunft befreit und wiederum beglückt werden. Immer erscheinen bei ihm nur die beiden Theile des Volkes, die ja damals noch wirklich

vorhanden waren. - Man sagt, die Abfassung des zweiten Theiles in einer weit früheren Zeit gehe mit Sicherheit daraus hervor, dass außer Assyrien und Ägypten auch Damascus, Phonizien und Philistäa als selbstständig bestehende, blühende und den Israeliten gefährliche Reiche aufgeführt werden. Allein alle diese Völker werden zwar als noch bestehend, was sie ja auch zu den Zeiten des Sacharjah noch waren, nicht aber als selbstständig und blühend aufgeführt. Ägypten und Assyrien werden erwähnt Cap. 10, 10. und v. 12. An der ersteren Stelle wird verheißen, dass die zehn Stämme dereinst aus Agypten und Assyrien gesammelt und ins Vaterland zurückgeführt werden sollen. Diese Länder werden hier nicht als die einzigen, sondern nach der Gewohnheit der Propheten, Alles zu individualisiren, nur besspielsweise genannt. An der zweiten Stelle wird verkündet, dass die Macht Agyptens und Assyriens und ihre Tyrannei ein Ende haben werde. Assyrien und Ägypten stehen auch hier beispielsweise für alle mächtigen Nachbarstaaten, welche früher dem Reiche Israel verderblich geworden waren; diese sollen gegen das von Jehovah begnadigte Volk nicht ferner etwas ansrichten können. Gerade diese beiden Länder zusammenzustellen, mochte Sacharjah durch Stellen früherer Propheten veranlasst werden; vgl. Hos. 14, 4. Jes. 52, 4. Jerem. 2, 18. 36. Es ist nicht zu übersehen, dass auch der erste Theil zahlreiche Drohungen gegen die damals den Persern schon unterworsenen und ohnmächtigen Feinde der Israeliten enthält, um sie vor der Furcht einer zukunftigen Wiederausnahme derselben zu bewahren; vgl. z. B. 2, 1 - 4. 12. 6, 1. ff. mascus, Phonizien und Philistaa kommen Cap. 9, 1-8. vor. Die Behauptung der Selbstständigkeit dieser Staaten erhält höchstens dadurch einigen Schein, dass v. 5. ein König von Gaza erwähnt wird; allein die Benennung König kann hier sehr wohl in weiterem Sinne stehen und den Persischen Satrapen, oder Unterkönig bezeichnen, den die Stadt sowohl zu den Zeiten des Sacharjah, wie in der Zeit der Erfüllung hatte.

Dass diese den Namen König führten, geht daraus hervor, dass die Chald. u. Persis. Monarchen Könige der Könige genannt wurden; vgl. Dan. 2, 36. 37. Esra 7, 12. - Auf eine etwas andere Weise noch schließt Forberg (l. o. p. 6. sqq.), dem Rosenm. folgt, aus dieser Stelle die Abfassung des zweiten Theiles vor der Zeit des Sacharjah. Er sagt: "nehmen wir Sacharjah als Verf. an, so lässt sich gar kein vernünstiger Zweck dieser Weissagung denken. Waram sollte Sacharjah mit solchem Eifer den Tyriern, Damascenern, Philistäern drohen, deren Kräfte schon längst gebrochen, welche ebenso wie die Juden der Persischen Herrschaft unterworfen und diesen ger nicht einmal gefährlich waren?" Allein der Zweck dieser Weissagung liegt deutlich genug am Tage. Die Tyrier, Damascener, Philistäer erscheinen nicht als Feinde der Israchten. Vielmehr wird ihr Unglück nur deshalb verkündet, am daran (vgl. v. 8.) die Weissagung zu knüpfen, dass Jerusalem bei diesen großen, über die benachbarten Völker ergehenden Drangsalen durch den göttlichen Schutz unverletzt bleiben werde, worauf denn der Prophet zur Verkündigung der höheren Befreiung durch den Messias übergeht. - Bertholdt (l. c. p. 1718.) beruft sich darauf, dass nach Cap. 9, 7. (dafür ist' ierthümlich die Stelle Cap. 14, 21. angegeben, wo von Cananitern die Rede ist) noch Abkömmlinge der Jebusiter in Jerusalem anzutressen waren, was in den Zeiten nach dem Exil der Fall nicht mehr gewesen seyn soll. Allein es liegt gar nicht in der Stelle, dass zur Zeit ihrer Abfassung die Abkömmlinge der alten Jebusiter noch in Jerusalem von den übrigen Bewohnern gesondert vorhanden gewesen. Der Sinn ist vielmehr der: wie früher die Jebusiter, so sollen in Zukunst die Philistäer der Theokratie einverleibt werden. - Noch weniger hat es auf sich, wenn Bertholdt (l. c. p. 1704.) behauptet, das Orakel C. 12, 1. — 13, 6. könme unmöglich erst im Persischen Zeitalter geschrieben worden seyn; denn Jerusalem sey noch nicht zerstört worden, Cap. 12, 6. Von der Vergangenheit ist an dieser Stelle gar meht

die Rede; es wird blos verheißen, dass die Bewohner Jerusalems bei dem zukunftigen feindlichen Einfall siegreich seyn werden - oder wenn er sich (l. c. p. 1718.) darauf stützt, dass nach Cap. 14, 2. noch keine Bürger des Reiches Juda in des Exil abgeführt worden - denn wie kann die Verkündigung einer sukunftigen Wogführung wohl beweisen, dass früher nie eine solche vorgefallen? - Flügge (l. c. p. 80.) behauptet, Sacharjah habe es nicht wagen dürfen, seinen Mitbürgern, wie Cap. 9, 10., einen mächtigen König zu versprechen, unter dessen Botmässigkeit sogar ein Theil des Staates stehen sollte, welcher ihnen so eben die Freiheit geschenkt hatte. Allein der große König wird ausdrücklich als ein Friedefürst bezeichnet, der nieht durch Gewalt der Waffen seine Herrschaft gründet; die Messianischen Schilderungen des ersten Theiles sind noch glänzender, vgl. z. B. Cap, 8.; er enthält zugleich die deutlichste Ankundigung der göttlichen Strafgerichte über die bisher den Israeliten feindlichen und verderblichen, nun den Persern unterworfenen Völker; vgl. z. B. Cap. 2, 1-4, 12. u. a. St. Überhaupt aber bernat dieser Grund auf einer ganz falschen Ansicht von den Propheten, die ohne menschliche Berechnung der Folgen dasjenige verkündeten, was ihnen der Geist gab. Jeremias weissagt Cap. 46. in Ägypten selbst den Untergang seines Königes; Ezechiel 17, 24. in Babylonien das Herabsinken des Babylonischen Reiches und die glänzende Erhebung der Theokratie; Haggai 2., 22. den Umsturz der mächtigsten Reiche der Heiden, also auch des Persischen. - Einen anderen Grund entnimmt Flügge (l. c. p. 85.) aus dem drohenden Inhalte mehrerer Weissagungen des zweiten Theiles. Drohungen, meint er, seyen zur Zeit des Sacharjah, wo es darauf ankam, den gesunkenen Muth des Volkes zu erheben, und es zum Eifor im Tempelbau anzufeuern, gar nicht an ihrer Stelle gewesen, wie ja auch in dem ersten Theile Alles dahin gehe, dem Nake Muth einzusiösen: Allein auch der erste Theil ist nicht where Drohungen, vgl. Cap. 5. und Cap. 8., wo es immer her-

vorgehoben wird, dass die verbeißenen Segnungen nur dann dem Volke zu Theil werden sollten, wenn es in der Treue und in dem Gehorsam gegen den Herrn beharre. Dass die Drohungen im zweiten Theile mehr hervortreten, erklärt sich durch die Annahme der Abfassung desselben zu einer Zeit, wo der Hauptzweck des ersten Theiles, die Beförderung des Tempelbaues, schon erreicht war. Wären sie nicht zeitgemäß, so dürften sie auch bei Maleachi Cap. 3, 19. nicht vorkemmen. --Man behauptet, die Klage des Propheten über die falschen Propheten und den Götzendienst sey nach dem Exil unerklärlich, da sich nach demselben von beiden keine Spur mehr finde, vgl. dagegen Neh. 6, 14. Allein dieser Grund läßt sich aus der Eigenthümlichkeit der prophetischen Darstellung leicht widerlegen (vgl. Christol. I, 1. p. 314.). So wie die Propheten überhaupt das Zukünstige unter dem Bilde des Vergangenen schildern und mit seinem Namen benennen, so bezeichnet Sacharjah dasjenige, was in Zukunft dem geoffenbarten Willen Gottes entgegen seyn wird, durch dasjenige, was ihm in der Vergangenheit entgegen gewesen. Wenn es Cap. 10, 2. heist: ", denn die Teraphim reden Unwahrheit und die Wahrsager haben Lügengesichte und erdichtete Träume verkünden sie; eitel sind ihre Tröstungen; darum irren sie, wie eine Heerde, werden bedrängt, weil sie keinen Hirten haben;" so ist diefs nichts anders, als die dem Sacharjah gewöhnliche Ausmalung des einen Hauptgedankens: das Volk wird von Betrügern irre geleitet, die es von der Quelle aller Wahrheit, dem geoffenbarten Willen Gottes, abführen. Wenn Cap. 13, 2-6. die Wegschaffung des Götzendienstes und des falschen Prophetenthums als Folge des gläubigen Anschließens an den Messias angegeben wird, so drückt diess individualisirend den Gedanken aus, dass das Volk alsdann von alle dem gereinigt und befreit seyn werde, was früher seine Verbindung mit dem Herrn störte und die göttlichen Strafgerichte herbeiführte. Dass der Prophet über den Götzendienst und das falsche Prophetenthum als zu seiner Zeit bestehend klage, ist gans unrichtig. Nirgends leitet er von ihnen, wie die älteren Propheten, die göttlichen, von ihm gedrehten Strafgerichte ab; vielmehr stellt er als Grund derselben die Verwerfung des Messias auf und verkündet ihr Aufhören mit dem gläubigen Anschließen des Volkes an den Durchstochenen. Gewiß ein starker Beweis für die Ächtheit des zweiten Theiles.

3. Ein bedeutender Grund gegen die Identität des Verf. des ersten und zweiten Theiles scheint aus der Verschiedenheit der Messianischen Verkündigung in beiden entnommen werden zu können. In dem ersten Theile erscheint uns nur der Messias in Herrlichkeit. Dem Bundesvolke wird von seiner Erscheinung reicher Segen verheißen. Dagegen erscheint im sweiten Theile der Messias in Niedrigkeit, 9, 9; er wird von dem größten Theile des Volkes verworfen, v. 11., man tödtet ihn, 12, 10. 13, 7. Das Bundesvolk wird zur Strafe seines Unglaubens mit den furchtbarsten göttlichen Strafgerichten heimgesucht, und erst nach langen Leiden bekehrt sich der Überrest und tritt in das alte Gnadenverhältnis zum Herrn zurück, 12, 10. ff. 13, 7. Allein diese Verschiedenheit würde nur dann beweisend seyn, wenn sie einen eigentlichen Widerspruch enthielte. Diess ist aber keinesweges der Fall. Der Inhalt des zweiten Theiles ist auch im ersten angedentet, wenn dem Messias das hohenpriesterliche Amt beigelegt wird, vgl. 3, 8 - 10. 6, 9 - 15, und der Messias in Niedrigkeit des zweiten Theiies soll nach Cap. 9, 10. alle Völker von einem Ende der Erde bis zum anderen beherrschen. Nicht weniger angedeutet ist auch im ersten Theile die im zweiten bestimmt und ausführlich angekundigte Verwerfung eines großen Theiles des Volkes; es wird immer darauf bingewiesen, dass die Verheisung der Segnungen nur eine bedingte sey, vgl. z. B. 8, 16, 17, 19. Die Verschiedenheit besteht also bloss darin, dass in dem ersten Theile gewisse Seiten der Messianischen Idee mehr zurücktres ten, die in dem zweiten besonders ausführlich entwickelt wer-Der Prophet läst in dem ersten Theile den leidenden Messias und die Verwerfung des Jüdischen Volkes ungefähr aus derselben Ursache außer Augen, weshalb Jennias, Ezechiel und andere Propheten uns blos den Messias in Herrlichkeit vorführen. Die Propheten hoben bei ihrer Wirksamkeit für die Gegenwart immer diejenigen Seiten der Messianischen Verkündigung hervor, welche geeignet waren, sie bei derselben zu unterstützen. Der Hauptzweek des Sacharjah war aber im ersten Theile das wegen der geringen Anfänge der neuen Aupflanzung muthlose und daher in der Betreibung des Tempelbaues nachlässige Volk aufzurichten; er wollte mehr auf die Masse, als auf einzelne besonders empfängliche Individuen einwirken. Beim zweiten Theile dagegen, als sein früherer Zweck schon erreicht war, und wo jede specielle Rücksicht auf seine Zeitgenassen und die Zeitumstände wegfiel, konnte er die Messianische Idee vollständiger darlogen. Ganz dieselbe Erscheinung nehmen wir auch beim Jesaias wahr (vgl. Christol. I, 1, p. 203. ff.).

4. Man beruft sich auf die größere Dunkelheit des zweiten Theiles. Diese war aber in der Verschiedenheit des Gegenstandes und Zweckes nothwendig begründet. Sacharjah beschreibt in dem zweiten Theile die fernen und fernsten Schicksale des Reiches Gottes von den Siegen Alexanders an bis zum Ende des gegenwärtigen Weltlaufes. Alle diese Begebenheiten erscheinen ihm ohne zeitliche Sonderung in der inneren Anschauung. Eine gewisse Dunkelheit war daher mit dem Gegenstande unzertrennlich verbunden. Bei dem für die Zeitgenossen des Propheten bestimmten ersten Theile würde diese Dunkelheit sehlerhast gewesen seyn; nicht so bei dem sür die Nachwelt vorzugsweise bestimmten zweiten Theile. Diese konnte durch Vergleichung der Erfüllung alles Einzelne zeitlich sondern. Nimmt man diese zu Hülfe, so ist die Aufhellung der Dunkelheit nicht gar zu schwer - der zweite Theil ist uns, blos auf den Inhalt, nicht auf die Sprache gesehen, ungefähr ebenso verständlich, wie den Zeitgenossen des Propheten der erste. Die übertriebenen Klagen der Neueren über die Dunkelheit sind

nur dadurch veraptalst worden, das sie durch die Verwerfung der Vergleichung der Erfüllung mit der Weissagung auf den Standpunkt der Zeitgenossen des Propheten zurückgetreten sind.

5. Mit mehr Schein beruft man sich auf die Verschiedenheit der Schreibart in dem ersten und zweiten Theile. Man behauptet, die Schreibart in dem letzteren sey weit reiner, kraftvoller, erhabener, bilderreicher, lebendiger. Auch haben der erste und zweite Theil jeder mehrere eigenthümliche Ausdrücke und Redensarten. Der erste Theil gebe in verschiedenen Überschriften die Zeit an, zu der die Weissagungen ausgesprochen wurden, und nenne den Namen des Sacharjah; das letztere geschehe auch im Laufe der Rede, oder der Prophet werde redend eingeführt. Im zweiten Theile finde sich nichts dergleichen. Alle diese Verschiedenheiten aber können, bis auf die ohne Grund behauptete größere Reinheit der Sprache im ersten Theile, zugegeben werden, ohne dass darans etwas für eine Versehiedenheit der Vff. folgte. Was zuerst die Verschiedenheit des Styles betrifft, so erklärt sie sich ziemlich vollständig schon ans der Verschiedenheit des Gegenstandes und des Zweckes. Der erste Theil besteht vorzugsweise aus Gesichten. Hier mußte sich der Verf. der Natur der Sache nach der reinen Prosa bedienen. Der Beschreiber einer Vision muß ganz so verfahren, wie der Beschreiber eines Gemäldes. Je einfacher die Beschreibung, desto mehr ist sie geeignet, eine anschauliche Vorstellung und Erneuerung des Gesichtes in der Seele des Hörers oder Lesers zu bewirken; poetische Ausmalung würde hier gar nicht an ihrer Stelle seyn. Dass die Darstellungsweise dieses Theiles durchaus keinen Grund abgeben kann, die Identität des Verf. zu läugnen, geht aus der Vergleichung des Abschnittes Cap. 11, 4 — 15. im zweiten Theile noch um so sicherer hervor. Die dortige Beschreibung einer symbolischen Handlung ist nicht weniger rein prosaisch, wie die Beschreibung der Gesichte im ersten Theile. Ferner enthält der erste Theil einige Ermahnungsreden; hier war aber poetischer Schwung fast ebenso

wenig

wenig an seiner Stelle; wollte der Prophet eindringlich reden, so maßte Verständlichkeit sein Hauptaugenmerk; seyn; Ermahnung und/Beatrafung sind überhäupt kein so erhebender und begeistatuder Gegenstand, wie die im zweiten Theile vorherrschende Adesieht in die fernste Zuknuft. - Es bleiben also sur Vergleichung mir diejenigen Stellen des ersten Theiles übrig, welche siehnebenfalls, und zwar ohne Vision, mit. Aussichten in die Zakunft beschäftigen, hamentlich Gap. 2, 14,-17. und Cap. 8. Ih diesen hebt sich aber die Schreibart auch merklich und sie bleiben wenig hinter den erhabensten Schilderungen des zweifem Theiles surfick. Zur Erklärung des noch bleibenden Abe standes, den Forberg (l. c. p. 13.) besonders urgirt, steht was ein doppelter Grund su Gebote. 1. Den dichterische Schwung des Propheten muste auch hier einigermaassen gehemmt werden dadorch, dass seine Rede an bestimmte Personen gerichtet At (vgl. Cap. 7: 4 - 3.), deren subjective Fassungskraft er im-Auge behalten minis, während er im zweiten Theile nich ungebindert dem Fluge des Geistes überlassen kann; und 2. es steht nichte der Anschme Blaydeys (1. e. p. XII. ff. Jund p. 371). entgegen; dass det exte und zweite Theil durch einen beträchte lichen Zeitraum von einander geschieden sind. Dafür sprichte vicinish de Stelle Cap. 2, 4., wonach Sacharjah den erstem Theit, //desen/Weissagungen nur durch einen Zeitraum von ein migen Jahren getronnt sind, als Jüngling! verfalste. \*) Wollen: wir nun auch keins besonderes Gewicht weder auf die Nacht! richt des unsichern Pseudepiphanius fde vit. proph. c. 21.); noch auf die ebenso unsichere Jüdische Tradition legen, womuch Sacharjah ein Hohes Alter erreicht haben soll, so darf man uns doch, auch davon abgesehen, die Berechtigung zu unthe section of the first

<sup>\*)</sup> Falsch ist daher die Angabe des Pseudoepiphanius (de vit. proph. Cap. 21.), der Bertholdt, l. c. p. 1699., beizutreten geneigt, ist, daß Sacharjah schon betagt gewesen, als er aus dem Exil zurückgekommen; unwahrscheinlich wenigstens die Vermuthung Jahns, daß der zweite Theil vor dem ersten abgefaßt worden.

serer Annahme nicht absprechen. Warum sollte sieh aber nicht Sacharjah in reiferem Alter eine correctere und würdigere Schreibart angeeignet, und namentlich sich von unnöthigen Wiederholungen, wenn sich solche in dem ersten Theile wirklich finden sollten, frei gemacht haben? - Die Verschiedenheit der Ausdrücke in beiden Theilen erläutert sich, falls sie überhaupt Berücksichtigung verdient, ebenfalls aus der Verschiedenheit des Gegenstandes und der Bestimmung. Das irgend bedeutende ist, dass das im ersten Theile häufig wiederholte הואלא sich im zweiten Theile nicht vorfindet. Diess ist aber auch ganz natürlich, da im ersten Theile verschiedene Personen redend eingeführt werden, der Prophet, der Engel Jehovahs u. s. w., während im zweiten Theile Jehovah, oder der Prophet in seinem Namen allein redet: --- Was endlich das Fehlen der Zeitbestimmung und Namenangabe im zweiten Theile betrifft, so erklärt es sich leicht daraus, daß eie dort, wo Alles eich auf die Zukunft besieht, und wo es weder auf die Persönlichkeit des Propheten, noch auf ein Jahr früher oder später aukam, ziemlich unnütz gewesen seyn würden. Dagegen waren eie im ersten Theile keinesweges überslüssig, da der Prophet sich nennen muiste, um seinen Ermahnungen Eingang zu verschaffen und da die Zeitangabe zum Verständniss seiner auf Zeitverhältnisse eich beziehenden Aussprüche unumgänglich nothwendig war. Gans dieselbe Erscheinung finden wir auch beim Jesaias. Der erste sich vorzugsweise auf die Gegenwart beziehende Theil hat hänfige Überschriften; der sweite entbehrt derselben.

6. Man entnimmt einen Beweis daraus, dass der erste Theil sich fast durchgängig der Einkleidung in Visionen und symbolische Handlungen bediene, welche im zweiten Theile fehle; ferner dass im ersten Theile die Chaldäische Angelologie herrsche, von der sich im zweiten keine Spur finde. Allein man sieht kaum ein, was das erstere beweisen soll. Dass der zweite Theil keine Visionen enthält, hat seinen einfachen Grund darin, dass Sacharjah, oder wer sonst die Sammlung seiner Weis-

sagungen veranstaltete, alle seine Visionen susammenstellen wellte. Er durfte sie auch schon deshalb nicht trennen, weil sie durch Einheit der Zeit, des Zweckes und der Beziehung unter einander verbunden sind und gewissermaalsen ein Ganzes bilden. Eine symbolische Handlung findet sich im zweiten Theile Cap. 11. ebensowohl, wie im ersten Cap. 6. - Dass die Engel im zweiten Theile zurücktreten, hat seinen Grund dasin, dass sie nur im ersten Theile, in der Darstellung der Visionen, an ihrer Stelle sind. Sohalt die Visionen aufhören, treten auch im ersten Theile die Engel zurück. Dass die Chaldäische Angelelogie im ersten Theile herrsche, ist eine unbegründete Behauptung. Die Engellehre findet sich schon im Pentateuch in derselben Ausbildung vor. Dass namentlich des Theologumenon von dem אור ווון , das in dem ersten Theile eine so große Rolle spielt, ein ursprünglich Hebräisches sey, ist schon an einer andern Stelle gezeigt worden (vgl. Christ. I, 1. p. 219.); ebenso dass die Herleitung der Lehre vom Satan von den Chaldäern eine unrichtige sey (vgl. Christ. I, 1. p. 35. ff.).

7. Man behauptet, die Schilderung des Jüdischen Volkes, als eines von bösen Obern zu Grunde gerichteten, der Zerstörung der Stadt Jerusalem u. s. w. könne sich auf keine anderen Zeiten besiehen, als anf die der Invasion der Chaldier, und der Prophet müsse daher vor derselben geleht haben. Allein zu dieser Behauptung würde man nur dann Grund haben, wenn, wie in den Weissagungen des Jesaias und Jeremias, die Chaldäer genannt, oder einselne specielle Umstände angegeben würden, welche bei der Chaldäischen Invasion ihre Erfällung fanden. So aber hat diese Behauptung auch nicht einmal einen Schein von Wahrheit. Mit demselben Rechte könnte man sehliesen, dass auch der erste Theil vor dem Babylouischen Exil verfalst seyn müste. Denn auch dort wird Cap. 5. eing znkünftige Wegführung des Volkes geweissagt. Es wird bei der Erklärung des zweiten Theiles in der Fortsetzung der Christologie gezeigt werden, dass die Schilderungen des zweiten

Theiles sieh sämmtlich auf Begebenheiten buziehen, welche zur Leit des Sacharjah noch zukänftig waren:

8. Nach tiem Vorganje von Flügge (L.d.p. 79.) argumentist Fouberg (L.d.p. 11.) gegen die Achtheit des zweisen Theiles aus der Verschiedenheit seiner Gegenstände von dewien des eistem Theiles und der gleichneitigen Propheten Hagigai und Müleachi. Allein es läst nicht nicht absehen, wärum Sachatjah sich antmerfort mit ein und denielben Gegenständen beschäftigen sollte, nachtem er dieselben in dem lersten Theile hinreieliend behandelt hatte, nachdem der Hamptgegenstand desselben, die Erbanung des Tempels, durch seine Wolfenbung bei seitigt worden war. Auch ist ja der eine Hauptgegenständ des zweiten Theiles, sie Massianischen Segnungen, ihm mit dem sinten und mit dem Hagfal tiel Malfachr gemeineum, und das über einem großen Theil der Juden zu verhängende Straßgetücht wird auch hin ersten Breile angedentet, und von Maleaghi übesthamt verhorgesagt.

So west die Gründe stir die Absaung des zweiten Their les in elected thiseren Zeit: Bei des Witherlegung deber, welche die Ablassung erst nach den Zeiten des Sacharpah behaupten, durfen wir une nicht lange aufhalten. Ihre Gründe wird fein tlogmatisch had bereiten auf der Votauseetaung; die die Propheten mur des vor threm fleisghlichten Auge Liegende zehildern kohnten De etcht diese Hypothese im entschiederens Widerspruche sewohl ait der Geschichte des Canons - selbsti die janihemi wek cher seine Schliefeung in eine möglichet späte Zeit versetzent gestehen doch die Abschlielsung der Sammung der Frouheten lange vor Alexander au ...... ale mit der Geschichte der hebrik schen: Possie and Sprache. Nur ideal Vorthettingeveiller idited Hypothese, dale sie ein unfreiwilliges Lenguis ablegt von der Unhaltbarkeit der neueren Amicht von Pfophoteitikums-indem ihre Vertheidiger die Beziehung der Weiseagnegen zuf Benei bentleiten erweisen, welche Sacharjah durch eignen Schurfblick Same and the g anmöglich vorhersehen konnte.

## 'Sachregister.

Abydenus, als Historiker 103. 320. Agypten, seine einheimische Geschichte 104. ff. Alexanders Reich erscheint im B. Daniel nicht getrennt von dem s. Nachfolger 203. ff. seine An-

wesenheit in Jerusalem 277. ff. Alexandrinische Übers. d. A. T., ihre Benutzung des B. Dan. 290.

des Dan., im 1sten B. d. Makk. benutzt 292. vor demselben verfasst 294. ihre Beschaffenheit 296.

Altes Test., ob bei Dan. schon als geschlossenes Ganze angef. 32. ff. Beausobre, schreibt nur die 6 letz-Antiochus Epiphanes, seine Unähn-

lichkeit mit Nebukadnezar 84, 87. Beckhaus 362. mit Darius Medus 135. ff. stellte Belschazar wird bei Dan. nicht als nie eine Statue des Jupiter Olymp im Tempel zu Jerusalem auf 85. ff. ob er bei der Einweihung des Altares sich der Musik bedient habe 87. kann nicht ge-meint seyn Dan. Cap. 4. 118. profanirte nicht die heil. Gefäße der Juden 123. Typus des Antichrists 213. ff.

Apostel, ihre Zeugnisse über das Buch Dan. 273. ff.

Asarhaddon, Identität des Namens mit Osnappar 178. führte den Rest des Zehnstämmereiches hinweg 178. ff.

Astyages, der Name gleich mit Cy axares, Achaschverosch, Xerxes 52. Auferstehungslehre bei den Hebräern, Beweisstellen dafür und ibre Entstehung 154. ff.

Hengstenberg Buitr. I.

Babylonier, ihre Kunst, und ihr thum 98. Charakter ihrer Ge-1, Priesterkaste 340.

schichtschreiber 103. ff. ihre Tradition, Verhältnis derselben zu den Nachrichten der H. S. 109. Einnahme ihrer Stadt 119. ihre Sorglosigkeit hiebei 120. 322. ihre Vorstellungen von der Incarnation ihrer Könige 133. theogonische Lehren bei ihnen 159. ff. ihre Lehren über die Σεοί βουλαίοι 161. ff. ihre Uppigkeit 321. ihre Kleidung 337. M. ihre Priester u. Wahrsager 339, ff. ihre Staats-Einrichtung 346. ff.

ten Capp, des Dan. ihm zu 34

Sohn Nebukadnezars augeführt 47. seine Namensverschiedenheit (Nabonned) 48. sein Betragen gegen den Daniel 121. sein Charakter 313. er kam bei der Eroberung Babylons um 325. seine Abstammung 326.

Berosus, als Historiker 103. 320. Beten, geschah mit nach Jerusalem gewandtem Gesichte 138. ähnliche Sitte anderer Völker 139. geschah auf dem Obersaale 142. zu drei bestimmten Tageszeiten 143.

Blayney 361.

C.

Canon der H. S., s. Entetehung überhaupt 24. ff. 237. ff. Stellung des B. Dan. in demselben 27. ff. in demselben nicht Stücke verschiedener Vif. zu einem Ganzen vereinigt 364. ff. Geschmack darin 96. ihr Reich-Chaldäer, ihre Sprache 310. als

Characteristica in Aphel, bleibt im Part. u. Fut. b. Dan. u. Esra 305. Christus, seine Zeugnisse über das Exil, siebenzigjährige Dauer des-B. Daniel 258. ff. Corrodi 362. Ctesias, als Historiker 320. ff. Cyaxares II. s. Darius Medus. Cyrus, s. Motive zur Befreiung der Juden 38. ff.

Dagesch forte in Nun aufgelöst bei Dan. u. Esra 304. Daniel, ob er eine geschichtliche Flügge 361. oder eine poetische Person sey Forberg 362. seine Nichterwähnung Cap. 3. 99. seine Errettung aus der Löwengruhe 134. Verschie-Gabriel 169. des Antiochus Epiph. hinaus 198. im B. Dan. 220. ff. will selbst als Vf. des B. Dan. angesehen Griechische Wörter im B. Daniel werden 225. ff. Dariken, haben ihren Namen von

Darius Medus, nicht von Dar. Hystaspis 51.

mens Dar. 50. identisch mit Cy-Medus nicht epiheton perpetuum 119. sein von ihm zu seiner Herodot, als Historiker 320. ff. 132. ff. sein Charakter 313. Zeugnisse für seine Beherrschung Hobbes 6. Babylons 327. ff. theilte sein Hophal, b. Dan. u. Esra 305. Reich in 120 Satrapieen 329.

Dualis, im Chaldäischen des Dan. u. Esra 304.

Eichhorn 362. 63. Rlam, wurde von Nebucadnezar haupt 42. keine Stadt in Peraien 333. Engellehre bei den Babyloniern 158.

ff. Hebräische im B. Daniel 162. ff. Namen der Engel 169. ff.

Evangelisten, die, haben nie eigene Juden, die Talmudistischen, be-

eingestreuete Bemerkungen einander entlehnt 259. selben 180. ff. Ezechiel, seine Erwähnung des Da-niel 70. ff. 311. ff. seine Symbolik 353.

Fasten, ob ihm das B. Dan. Ver-dienstlichkeit oder Bewirkung göttl. Offenbarungen zuschreibt 146. ff.

16. ff.

denheit seiner Weissagungen von Gerechtigkeit, die eigenthümliche denen der übrigen Propheten 191. Tugend der Könige 145. ff. diese reichen bis über die Zeit Gesetze der Medo-Perser, unwiderruflich 338. ff. seine Urtheile über sich selbst Göttersöhne bei den Babyloniern 158. ff.

H.

Hammond 361. Darius Medus, Bedeutuug des Na- Hebräische Sprache, waun sie ausgestorben 299. ff. axares II. 50. ff. der Beiname Hecataeus, Achtheit seiner Fragmente 281. Apotheose gegebener Besehl 124. Historische Unrichtigkeiten, angebliche des Buches Daniel 41.

Jehova erscheint im B. Dan. beständig im Gegensatze zu den Götzen 355. Jeremias hatte eine bedeutende Sammlung der heil. Schriften 34. erobert 41. steht für Persien über- Jesaia weissagt eine Menge bestimmter Zeitangaben 184. Josephus, seine Ansicht von der Schließung des Canon 245. ff. s. Urtheil über das B. Daniel 256. ff. Esra, seine Beschäftigung mit der Jsidorus Hispal. zweiselte nicht an Sammlung des Canon 253. ff. d. Ächtheit des B. Dan. 3.

haupten nicht die Unächtheit des Daniel 2. ob sie geringschätzig von demselben urtheilen 30. ff.

K.

Kidder 361. Könige der Meder und Perser, als Repräsentanten des Ormuzd betrachtet 125. ff. erkennen in ihren Edikten Jehovah als wahren Gott an 134. Königstitel, auch den Satrapen beigelegt 379.

Köster 362.

L. .

ihre Beschaffenheit Löwengruben, 46. Lüderwald 9.

M.

Makkabäer, erstes B. d. M., Verwandschaft u. Nachabmung des B. Daniel darin 217. ff. 264. ff. dasselbe setzt d. B. Dan. voraus 288. ff. ist ursprünglich griechisch geschrieben 290. ff. noch vor dem Tode des Joh. Hyrkanus verfast 293. ff. seine historischen Unrichtigkeiten 230. ff. zweites B. d. Makk., s. Charakter u. s. Glaubwiirdigkeit 242. Makkabäische Zeit., ihr Bewulstseyn der Verlassenheit vom göttlichen Geiste 254. ff. ihre Unähnlich-. keit mit der im B. Dan geschilderten 356. ff.

Magier, ihr großer Einfluß im Orient 136. ff.

Mede, J., 361.

Meder u. Perser 329. ihre Könige Parsismus, sein Verhältnis zum He-125. ff. die enge Verbindung ih-braismus 156.

rer Reiche 200. ff.

Messias, Lehre von ihm im B. Dan 152. ff. als Maleach Jehovah 372. erscheint von anderen Engeln begleitet im A. T. 165. ff. seine und dritten Verkündigung bei Sacharjah 372. Porphyrius 4,

Michael, seine Bedeutung 165. ff. Michaelis, J. D. 6.

Monarchieen, die vier Welt-Mon., ihre Bestimmung 199. ff.

Moralische Tendenz des B. Daniel 218. ff.

N.

Namen der Oriental. Könige, mehr Bei- als Eigennamen 48. ihre Verschiedenheit bei Einer Person 49. 178.

Nebukadnezar, seine Deportation der Juden im vierten Jahr des Jojakim 52. ff. wie er im zweiten und dritten Cap. des Dan. erscheint 69. seine Grausamkeit 81. wollte die Magier (Dan. Cap. 2.) nur auf die Probe stellen 80. veranstaltete keine Religionsverfolgung der Juden (Dan. Cap. 3.) 83. ff. tritt seiner väterlichen Religion nicht zu nahe nach Dan. 3, 28. 94. hat seinen Verstand kurz vor seinem Ende verloren 100. ff. worin sein Wahnsinn bestand 112. Dauer desselben 113. Gründe, weshalb er jenen Zustand selbst öffentlich bekannte 114. ff. welche Schriftsteller seiner überhaupt erwähnen 101. ff. seine Religionsmengerei 115. ff. Charakterzüge von ihm 312. ff. s. Verschönerung Babylons 316. ff. Newcome 361.

Newton 3. Nitokris 318, ff. war nicht die Gemahlin Belschatzars 47.

Öfen, Gluth - 92. ihr Gebrauch in Babylon 93, schon vor der Hinrichtung angezündet 93.

Patach furtivum bei Dan. 304. Persische Wörter bei den Babyloniern 11. in der H. S. 12.

Person, Abwechselung der ersten und dritten 117. 226. ff.

Prophetisches Amt u. pr. Gabe zu unterscheiden 28. in wie fern b. Dan. von Wichtigkeit 194.

Propheten, schwächten durch äuserliche Mittel das Eigenleben 147. ihre Weissagungen unerklärbar ohne ihre göttl. Erleuch.

tung 173. ff. weissagen bestimmte Spinoza 5. von nicht zu ihrer Zeit vorhannur bis auf eine bestimmte Zeit göttl. Aufschlüsse 196. ff. die Stäudlin 9. ihrer Prophezeiungen an 234, eizenthilmfiche Symbolik der im Suffixa b. Dan. u. Eara 306. an Flüssen ihre Offenbarungen 356.

Sacharjah, seine Symbolik 353. s. Benutzung früherer Prophet. 366. ff. liebt die Umschreibung des Ganzen durch seine Theile 370. hat eine Breite des Styls 371. Versiegeln der Weissagungen 215. ff. seine Phantasie 371. ff. Salomoh, s. Charakter 140. ff.

Schlänge, ob Symbol der heilenden Kraft bei den Hebr. 164. Schreibart des Sach., ob in beiden

Theilen verschieden 384. Schrift, die Dan. Cap. 5. erwähnte

Schutzengel, Lehre davon im B. Dan. 172. ff. findet sich nicht bei den Babyloniern und Persern ebendas, bei den spätern Juden 290.

Scriptio plena u. defectiva 372. Segolatformen b. Dan. u. Esr. 304. Semler 6.

Scraphim, thre Bedeutung 163. ff., Sinear 334.

Sirach, Cap. 49. erwähnt den Dan-nicht 21. ff.

Tafeln waren d. Juden unrein 77. Zendavesta, sein Ursprung 162. Speisen u. Wein von heidnischen

Zeiten 176. ff. und Schicksale Sprache des B. Dan. 19. ff., 297. ff. des Sacharjah 370.

denen Reichen 185. ff. erhielten Statuen bei den Babyloniern 95. ff. waren inwendig hohl 98.

späteren geben genauer die Zeit Strafen bei den Babyloniern und Persern 336. ff.

Exil lebenden 352. ff. erhielten Susa hatte eine Burg vor Darius Hystaspis 45. nicht von Darius Hyst. erbauet 44. Name, woher entstanden 45.

Symbolik bei den späteren Propheten 352. ff.

¥.

w.

Wahnsinn u. Weisaagung 307, 317. V. ein der Helden, warpm die Juden ihn vermieden 77.

Wels, Ed. 3. Wunder im B. Dan. nicht swecklos verschwendet 35. dienten zur Stärkung der Exulanten 137. Zweck des Dan. C. 3. erzählten 93. des Cap. 5. erwähnten 122. ff. ihre Binwirkung auf die Hei-

X.

Xenophons Cyrop., ihr historischer Werth 319. ff.

den 40.

## Wortregister.

a) Hebräische und Aramäische Wörter.

אבל 148. 148. אבל 79. 147. ארושררםן 347. 351. אריוך 343.

61. בירה 44. בירה ג.

343.

.ד 347. רתבר זו 303. א זו ה

66. היה ב היה

חבלי המשיח 153. חזות 216. חרשמים 344.

Π.

152. ירע 305.

2 כתב. 24. 29. בתובים ,כתוב

ברוא ,כרו ווו.

N'7, Verba dieser Conjugat. 306.

שניים 144. מכשפים 343.

347. מלצר 209. מפרש

12.

27.

ペンコロ 14. [] 339, 348, 350.

בא המפוניה 13. סכות בנות 160.

33. הספרים 348.

ער 66. מר

113.

עירין 161. עלפה, עולם , עלם 304.

D

ND, verba dieser Conjugat. 305.

350. פרורה 13. Berlin, gedruckt bei Trowitzsch und Sohn.

## Erläuterte Stellen.

Abydenus, b. Euseb. praep. Ev. TX, 41. 106. ff. Altes Test. 2 Mos. 32, 34, 165. 4 Mos. 21, 8. 164. 24, 24. 185. ff. 1 Kön. 8. 140. 2 Kön. 17, 24. ff. 177. 78. 17, 29. ff. 160. 24, 1. 59. Jes. 7, 8. 177. ff. Cap. 24 — 27. 157. 58. C. 39. 187. 66, 24. 155. Jerem. 1, 3. 67. 36, 9. 59. C. 50. 51. 174. ff. Ezech. 2, 59. 60. 288. ff. H. Ezech. 2, 59. 60. 288. ft. 7, 12, 256. 14, 14 — 20. 70, ff. 312. 28, 3. 70. ff. 312. 37, 1—14. 154. ff. Micha Cap. 4. 185. Sacharjah 7, 14. 372. 9, 1—8, 175. 9, 7. 379. 9, 13. 165. 11, 6, 376. 12, 11, 373. ff. 13, 7. 377. 14, 10. 377. High 33, 23, 164. Denial C. 1 165. 11, 6, 376. 12, 11, 373. R. 13, 7. 377. 14, 10. 377. Hiob 33, 23. 164. Daniel C. 1. 342. 1, 1. 52. 1, 2. 334. 1, 4. 310. 1, 5. 335. 1, 7. 335. 1, 11. 347. 1, 19. 20, 224. 1, 21. 65. 314. C. 2, 199. ft. 316. 2, 1, 15. 365. 2, 5. 79. 2, 12. ft. 342. 2, 39. 201. 2, 47. 68. ft. 2, 48. 49. 67. ft. C. 3, 337. 3, 26. 336. 3, 14. 68. ft. 3, 16. 39. 1, 20. 321. 337. 3, 25. 159. 4, 14. 161. 4, 16. 356. 4, 24. 144. 161. 4, 16. 356. 4, 24. 144. 161. 4, 16. 356. 4, 24. 144. 161. 4, 16. 356. 4, 24. 144. 161. 4, 16. 356. 4, 24. 144. 161. 4, 16. 356. 4, 24. 144. 161. 4, 16. 356. 5, 2, 338. 5, 7. 8, 9. 10. 331. 8, 15. 16. 332. 16, 23. 24. 293. 2 Mak. 2, 13. 240. ft. 249. Mak. 2, 14. 15. 249. Mak. 2, 14. 249. Mak. 2, 14. 249. Mak. 2, 14. 249. Mak. 2

**356. 8, 11. 12. 223. 8, 27. 43.** C. 9. 198. 9, 7. 150. ff. 9, 23. 223. 9, 23. 25. 260. ff. 9, 27. 265. C. 10, 146. H. 10, 1, 00. 295. 10, 4, 356. 10, 4, 7, 65. 10, 5. 6. 166. ff. 10, 10. 168, 10, 11. 223. 10, 13. 165. 11, 31. 293. 12, 1. 153. ff. 12, 7. 152. 12, 8, ff. 273, ff. 12, 11. 263. Rsra 4, 18. 299. Nehemia C. 8 — 10. 239. ff. 8, 8. 299. 13, 24. 301. 2 Chron. 36, 6, 59. Sirach 39, 4 — 11. 251. 1 Makk. 1, 1. 332. 1, 6. 204. 333. 1, 93, 193, 4, 47, 26 251. 1 Makk. 1, 1. 332. 1, 6, 204. 333. 1, 23, 123. 1, 47. 86, 1, 55. 86. 2, 49. 289. 6, 1. 333. 8, 7. 8, 9. 10. 331. 8, 15, 16, 332. 16, 23. 24. 293. 2 Mak.

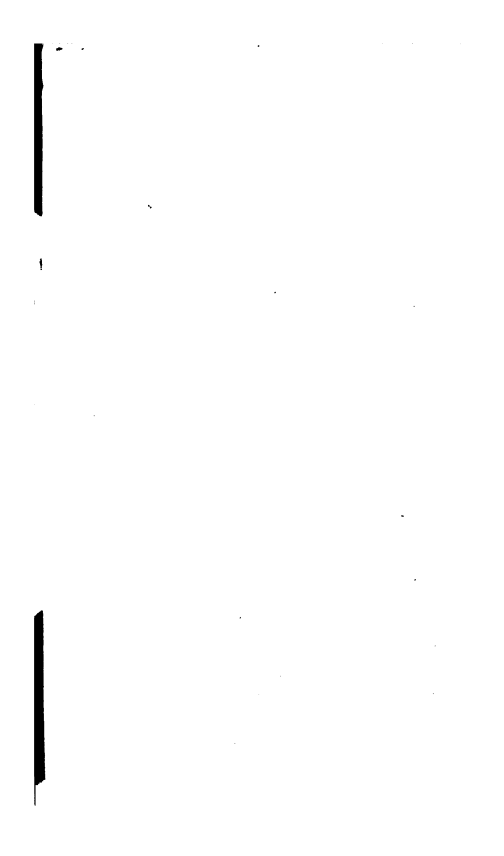




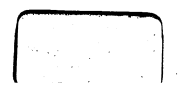
.

•

•







-01/ .

